




ISBN 978-2-13-082266-0

Dépôt légal : 1re édition : 2019, octobre

© Presses Universitaires de France/Humensis
170 bis, boulevard du Montparnasse, 75014 Paris

Ce document numérique a été réalisé par Nord Compo.

http://www.nordcompo.fr/


Introduction
Les embellies sociales, ces époques où tout semble

fonctionner au mieux, ne durent malheureusement jamais. Et il
ne semble pas, dans un premier temps au moins, que la
dégradation soit même perçue, si ce n’est d’une minorité de
citoyens. Pourquoi ? Il n’est pas impossible que nous soyons
victimes de façon récurrente d’une forme de tropisme inductif.
Que le soleil se soit levé jusqu’à ce matin n’implique pas, à
moins d’une loi physique fermement établie, qu’il se lèvera
demain, comme l’enseignait le philosophe David Hume. La
vie serait toutefois ingérable si nous ne pouvions nous fier à
nos inductions et l’idée même d’expérience en serait ruinée.
En revanche, quand les circonstances commencent à changer
significativement, il devient imprudent de nous fier à nos
habitudes mentales, de supposer que les mêmes causes
produisent nécessairement les mêmes effets. La théorie des
systèmes nous l’a appris : en agissant sur ses composantes, un
système peut influer sur leur expression, la contrecarrer ou
l’intensifier. La simple observation chimique nous a enseigné
qu’une même molécule, interagissant avec un milieu autre,
peut produire des effets différents. Et l’histoire, avec sa
complexité et ses surprises, n’a cessé de nous l’apprendre. Et
pourtant, nous restons attachés à ces mantras qui tétanisent
notre esprit critique : on n’arrête pas le progrès, le climat a
toujours changé (vraiment, de mémoire d’homme ?), la
croissance du PIB est bonne en soi, nous nous en sommes
toujours sortis, le marché est au fondement de nos libertés, et
ainsi de suite.

Or, il y a trois domaines dans lesquels les choses ont
changé si puissamment qu’il est devenu impossible et
dangereux d’en attendre des conséquences analogues à celles



du passé : le marché, les techniques, voire l’association
marché-techniques, et l’environnement. Si l’économie de
marché a bien été le compagnon idéal des démocraties
représentatives depuis l’après-guerre, il n’en va plus ainsi. Le
marché tel que nous le connaissons est même en passe de les
affaiblir au point de les dénaturer, sinon de les faire
disparaître. Quant aux techniques, notamment avec le
développement rapide et tous azimuts des algorithmes et
l’automatisation des rapports sociaux qui en découle, elles
pourraient ne plus déboucher sur l’empowerment des
individus, des collectifs et de l’humanité, qui semble avoir
caractérisé leur essor passé. Que nos conditions physiques et
biologiques sur Terre sont en train de changer, et rapidement,
n’est plus à prouver. En revanche, nous commençons tout juste
à en tirer les conséquences politiques. Là encore, nos
constructions et nos attentes passées sont devenues obsolètes.

Dans ces trois domaines, sont en jeu des aspects
fondamentaux de notre humanité. Un marché ouvert, plus ou
moins global, en tous cas transnational, rétif à une régulation
territoriale puissante, menace désormais notre humanité et
porte atteinte à son expression même. Ce marché quasi global
autorise l’avènement d’agents économiques hyperpuissants,
aux budgets supérieurs à celui de bien des États, et impose sa
logique à tous les secteurs de la société. Il réduit d’autant le
pouvoir régulateur des États. Or ce pouvoir, lorsqu’il s’agit de
démocraties, est celui de la loi, celui que nous exerçons
collectivement sur nous-mêmes en tant que constituants du
peuple souverain, nous soustrayant ainsi à l’arbitraire ou au
cynisme d’un petit nombre de décideurs-managers. Ce même
marché interdit de réguler l’essor marchand des techniques et
fait obstacle à toute interrogation sur les effets, le bien-fondé
et les finalités des techniques. Il peut en découler une atteinte à



une autre forme de souveraineté, celle que chacun de nous
exerce dans son existence sur lui-même et son environnement,
dans le cadre d’une profession ou dans la sphère privée. Enfin,
ce même marché nous a poussés à excéder les capacités de
charge de la planète et a fini par créer la situation écologique
qui nous échoit. Cette situation nous conduit à contester
radicalement une forme mal partagée de souveraineté
économique afin de préserver la souveraineté populaire et
démocratique.

Nous invitons donc le lecteur, au gré de deux premiers
chapitres, à découvrir les menaces qui pèsent sur notre
souveraineté politique, puis sur notre souveraineté morale et
anthropologique. Le troisième chapitre, sans abandonner le
terrain de la menace que fait peser sur nous le marché
globalisé, envisage en quoi et pour quoi il ne nous est pas
possible de préserver l’habitabilité de la Terre et l’exercice de
la souveraineté démocratique sans renoncer à une forme de
souveraineté économique.

Depuis la période féodale, après la réforme grégorienne,
jusqu’aux Temps modernes avec le traité de Westphalie,
l’Europe connaissait un régime de double souveraineté. Les
États devaient compter avec l’Église, qui constituait un autre
donneur d’ordre, universel (catholique) comme le marché
aujourd’hui, influant directement sur la vie de millions
d’individus, et l’organisation de la société, par-dessus les
États. Après les guerres de Religions les États ont reconquis le
monopole de la souveraineté. Mais ils l’ont à nouveau perdu
avec la globalisation de l’économie et l’émergence de groupes
transnationaux, au pouvoir financier gigantesque, influençant à
leur tour la vie de millions d’individus et l’organisation des
sociétés par-dessus les États. Dans le premier chapitre, nous
serons conduits à explorer les différents sens et expressions de



la souveraineté ; nous chercherons aussi à analyser plus en
détails cette perte progressive de souveraineté, sa signification
et ses conséquences. Nous verrons comment cette nouvelle
donne interdit aux États de jouer le rôle de pacification sociale
que leur accordait Hegel, et à quel point cette situation
constitue une menace mortelle pour la souveraineté
démocratique et étatique, voire la paix civile.

Avec le second chapitre, nous repartirons de l’histoire des
techniques, qui semble se ramener à une série
d’empowerments successifs, affectant directement des
individus en particulier, généralement des collectifs, et souvent
in fine le genre humain. Or, il n’en va plus ainsi avec la
révolution numérique : les techniques ne semblent plus
prolonger ou amplifier des capacités humaines, elles les
reproduisent tout en les améliorant ; elles peuvent dès lors se
substituer à des séquences de comportement et à des savoir-
faire humains. Il en découle un processus d’automatisation des
décisions et des responsabilités qui nous fait déchoir de notre
souveraineté anthropologique. La menace a été assez bien
illustrée par les studios Pixar avec le film Waal-E mettant en
scène une humanité résiduelle, tout aussi incapable de se
mouvoir physiquement que mentalement, asservie par de
multiples robots et écrans, dans un vaisseau spatial, à l’écart
d’une planète abandonnée, sans vie, recouverte de déchets. Il
va sans dire qu’une telle humanité est incapable d’exercer
quelque souveraineté démocratique authentique. Ce chapitre
sera également l’occasion d’une révision drastique de la notion
de progrès.

À la faveur d’un troisième chapitre, nous nous tournerons
vers l’état écologique de la planète pour constater que la
hauteur des difficultés remet partiellement en cause les
fondements philosophiques de la démocratie moderne.



L’incapacité des démocraties à affronter ces enjeux pourrait en
premier lieu favoriser l’avènement de régimes autoritaires
gérant les pénuries et les violences. C’est pourquoi, en second
lieu, nous reviendrons à la question fondamentale de la
philosophie politique : comment concilier le principe de
l’égalité politique et démocratique – un être humain égale une
voix – avec les inégalités de revenu et de statut engendrées par
la division sociale du travail ? Nous parcourrons les solutions
classiques apportées à cette difficulté, rousseauiste, libérale et
marxiste, qui semblent épuiser le possible. Nous constaterons
que l’écologisation de la société devrait nous reconduire à une
solution du type rousseauiste, à savoir une réduction de la
division sociale du travail. Et c’est d’ailleurs pourquoi la
démocratisation écologique de la société a pour prix une
troisième déchéance de souveraineté, opposée aux deux autres
et destinée au contraire à les éviter : une déchéance de
souveraineté économique.

*

Sur le plan mondial, qui n’est pas sans incidences sur la
scène française, force est de constater que nous ne nous étions
pas trompés à l’été 2016 lorsque nous écrivions : « Depuis
plusieurs années souffle un vent mauvais. Partout surgissent
des événements ou des tendances funestes. Là où les peuples
ont la possibilité de s’exprimer démocratiquement, ils optent
trop souvent pour les solutions les plus dangereuses ou pour
des personnalités borderline 1 ». Nous venions de connaître le
Brexit et étions en pleine tentative de coup d’État jouant pour
Erdogan. Depuis lors, Trump, Salvini et Bolsonaro ont été
élus, la droite autrichienne partage le pouvoir avec l’extrême
droite, les forces populistes gagnent quasiment partout des
électeurs, Poutine, Orban, Modi et consorts ne dérogent
nullement à leur ligne et le président à vie chinois Xi Jinping



instaure un régime totalitaire inédit, mettant à contribution les
techniques numériques dont l’intelligence artificielle. Quant à
la quincaillerie transhumaniste, elle arrive désormais sur les
étals des commerçants, par exemple avec des casques
permettant de stimuler nos neurotransmetteurs. Ces
personnages et ces forces partagent au moins deux
caractéristiques : le rejet de toute espèce de pluralisme et le
déni obsessionnel des grands enjeux écologiques, climat en
tête. Lorsque ces forces accèdent au pouvoir dans un contexte
libéral, elles n’ont de cesse de mettre à bas, à des degrés
divers, l’édifice des droits humains et les pratiques qui le sous-
tendent.

Il convient de comprendre que nous avons affaire à logique
qui finit par imprégner même celles des forces politiques qui
auraient pu en principe y être opposées. Après deux ans
d’exercice, le gouvernement Macron constitue une illustration
exemplaire de cet état de fait. Le bilan de ce gouvernement,
notamment en matière environnementale, est au prorata
inverse des déclarations et annonces à prétention écologique 2.
Les possibilités de recours en termes de biodiversité sont
rognées les unes après les autres, au rebours du discours des
autorités publiques nationales lors de la réunion à Paris de
l’IPBES (29 avril-4 mai 2019), l’équivalent du Giec pour la
biodiversité et le vivant. Le périmètre des sites protégés a été
fortement réduit ainsi que les possibilités d’intervention du
Conseil national de Protection de la Nature. La latitude
d’intervention de l’autorité environnementale est également en
ligne de mire. Une nouvelle jurisprudence du conseil d’État a
singulièrement réduit les possibilités de recours et il est
désormais pratiquement impossible d’obtenir la démolition
d’une construction illicite. La loi Elan n’a manifesté aucun
souci pour la biodiversité et n’avait d’autre but que de faciliter,



entre autres activités économiques, le bétonnage. Une fusion
entre l’Agence pour la Biodiversité et l’Office national de la
Chasse est sur les rails alors que les chasseurs ont d’ores et
déjà obtenu l’autorisation d’abattre des espèces d’oiseaux
protégées. Un projet de réforme de l’ONF amplifierait encore
ces efforts de destruction du vivant.

« Make our planet great again », proclame le président
Macron ; certes, mais en même temps, il n’est aucune avancée
tangible en matière de climat. La transition énergétique avance
à pas lents, au rebours des préconisations d’accélération
(réduction de moitié des émissions d’ici à 2030) suggérées par
le Giec avec le rapport SR15 d’octobre 2018 sur les 1,5-2°. La
loi d’orientation des mobilités ne se signale par aucune
avancée écologique remarquable. Et tous les grands projets
inutiles et destructeurs reçoivent l’aval du gouvernement : le
contournement autoroutier de l’ouest strasbourgeois, qui
reportera une partie du trafic de camions de l’Allemagne vers
la France, le contournement d’Arles menaçant la Camargue, le
projet Europacity condamnant les dernières terres fertiles
d’Île-de-France, la liaison ferroviaire Lyon-Turin qui vient
doubler les infrastructures existantes… Les députés La
République en Marche ont ratifié pour la plupart le traité Ceta
de libre-échange entre l’Union européenne et le Canada. En
revanche, avec la loi Egalim, les mêmes députés ont voté
contre une quelconque obligation restreignant l’usage du
glyphosate. En matière de santé environnementale, il est
question de supprimer des documents d’urbanisme les mesures
de protection de l’environnement. Que les jours de l’actuelle
Commission nationale du débat public soient comptés est un
secret de Polichinelle. La suppression des enquêtes publiques
est à l’étude dans deux régions, prémices d’une généralisation.



En bref, un long et constant travail de détricotage de la
protection de l’environnement est en cours.

Nous sommes confrontés à de telles contradictions entre les
grandes déclarations présidentielles sur les scènes nationale ou
internationale et l’état objectif des politiques publiques, qu’il
est loisible de parler d’un mensonge systémique. Les seuls
moments de vérité gouvernementale ont été la démission
spectaculaire de Nicolas Hulot le 28 août 2018, et le non-
remplacement de François de Rugy après sa démission
contrainte en juillet 2019, Élisabeth Borne ayant gardé ses
attributions antérieures. La proclamation d’un acte 2 du
quinquennat avec une « accélération écologique » relève de
l’effet d’annonce cocasse. Si accélération il y a, compte tenu
de l’élan antérieur, ce ne peut être qu’en matière de destruction
de l’environnement. Il semble en effet qu’il y ait deux axes
majeurs dans les choix gouvernementaux : la défense des
intérêts d’une oligarchie (ISF, droit du travail, traitement du
chômage, traitement des Gilets jaunes, etc.) et la liquidation
des biens publics : ADP, barrages, privatisation de la gestion
du livret A ; à quand la Caisse des Dépôts, les musées, les
routes nationales et les universités ? La montée en puissance
des violences policières est à l’avenant. Elle a atteint un tel
niveau (23 personnes éborgnées et 5 mains arrachées durant
les manifestations des Gilets jaunes), qu’il n’est pas sérieux de
prétexter pour en rendre compte de la violence des
manifestants. Tout simplement parce que la violence policière
est devenue systématique et peut désormais s’abattre aussi
bien sur des activistes climatiques non violents, gazés à bout
portant, que sur des personnes âgées, que sur un attroupement
festif dans le cadre de la fête de la musique à Nantes. Nous
sommes aux antipodes des forces de l’ordre républicaines du
préfet de police Maurice Grimaud durant Mai-68 3.



Ce gouvernement ressemble à une équipe de commerciaux
formés à l’aune d’une prétendue science économique, amorale,
sans le moindre sens de la chose publique, considérant les
citoyens comme des concurrents à éloigner de la manne
publique à capter, ou ce qu’il en reste. Il n’a plus grand-chose
à voir avec ce qu’on appelait naguère gauche ou droite. Il n’est
qu’une expression parmi d’autres d’un vaste mouvement de
destruction de l’héritage démocratique d’après-guerre, lequel
puisait à des racines beaucoup plus anciennes. C’est ce que je
vais essayer de montrer, largement au-delà du seul cas
français.



CHAPITRE 1

Menaces sur la souveraineté politique
Fin des années 1990, je me souviens d’avoir été invité par

une organisation qui s’intitulait G9. Le thème de ce colloque
non universitaire, organisé par des cadres dirigeants, était la
scénarisation du futur. Tous imaginaient alors un scénario où
les États avaient disparu, abandonnant la place aux seules
grandes entreprises. Nous n’en sommes pas encore là, et la
chose n’est possible que dans les pays qui ont fait allégeance
aux thèses néolibérales, soit pour ainsi dire tout l’ancien
monde industriel. En revanche, ni la Chine, ni la Russie n’en
prennent le chemin. À l’époque, cette idée me paraissait
saugrenue et je peinais à comprendre qu’elle puisse séduire.
Force est de reconnaître qu’elle s’est en partie imposée, au
point qu’il apparaît normal à une majorité de députés de la
Nation de voter des traités internationaux, assortis de
tribunaux arbitraux où siègent pour les deux tiers des
représentants des grandes entreprises. De tels tribunaux ont
pour mission de protéger les grands groupes et leurs
investissements des lois d’une Nation, démocratiquement
adoptées. Une telle situation est aberrante au regard de l’idéal
démocratique, mais semble aussi normale à nos députés que
l’esclavagisme aux Grecs ou le racialisme aux nazis. Comment
comprendre cet état d’esprit ? Quelles sont les conséquences
d’un tel abandon de souveraineté et jusqu’où pourrait-il nous
conduire ?



Qu’est-ce que la souveraineté ?

Nous entendrons par souveraineté la source de la mise en
forme de l’existence des individus d’une société par la loi,
dans son organisation générale en termes de groupes sociaux
et d’activités, dans les objectifs qu’elle se donne, les
techniques et les dispositifs qu’elle laisse se répandre.

Le mot source peut paraît bien mystérieux, mais il s’éclaire
si l’on confère au mot souveraineté son acception classique, à
savoir l’exercice d’un pouvoir. Dans une démocratie, par
exemple, tout pouvoir politique vient du peuple, d’une façon
directe ou indirecte, via le suffrage universel. Si tel n’est pas le
cas, la souveraineté vient alors de la société elle-même, prise
dans sa totalité. C’est pourquoi je propose de distinguer la
souveraineté explicite, renvoyant à une instance et une
institution particulières – l’État classiquement, l’Église
autrefois, les grands agents économiques au sein du marché
globalisé aujourd’hui –, de la souveraineté implicite, celle
qu’exerce la société sur elle-même, sans médiation
identifiable. Dire toutefois que « la » société agit alors sur elle-
même est trop imprécis, car la souveraineté explicite est un
levier dont disposent par principe des individus. C’est bien en
ce sens un pouvoir dont la légitimité dépendra d’une part du
mode d’accès retenu, suffrage universel ou non, d’autre part
des modalités de contrôle de son exercice, l’encadrement
constitutionnel avec respect ou non des droits humains. Un
pouvoir authentiquement démocratique peut ainsi, peu ou
prou, être considéré comme une émanation de la société dans
sa globalité.

La souveraineté explicite n’élimine donc pas la
souveraineté implicite, première et plus large. Elle constitue
seulement un levier d’action par lequel la société agit



expressément sur elle-même, de façon identifiable et
consciente. Par ailleurs, chacun le sait, la souveraineté
explicite peut donner lieu à une gamme extrêmement ouverte
de possibles et elle a été le vecteur de tous les abus, inégalités,
violences, injustices et arbitraires dont l’histoire est si riche.
La loi, en un sens très général, est la forme la plus claire que
prend l’exercice de la souveraineté explicite. Les pouvoirs
exécutifs et législatifs d’un gouvernement moderne relèvent de
la souveraineté explicite et en constituent l’exercice
canonique. La loi ainsi conçue intervient dans tous les
domaines de l’existence, sociaux, économiques et civils. Dans
son expression prémoderne, la loi divine, au sens religieux du
terme, disposait d’une ampleur tout aussi étendue et relevait
d’une forme mixte des deux types de souveraineté : elle en
passait nécessairement par la médiation d’acteurs dotés d’un
pouvoir d’interprétation indéniable, les clercs, mais ces
derniers tenaient leur autorité de textes qu’ils n’avaient pas
produits et qui étaient intangibles.

La coutume au sens médiéval relève en revanche d’une
souveraineté implicite. L’organisation d’une société inspire
tout autant les lois qu’elle n’en dépend. L’ordre et
l’organisation d’une société sont trop massifs pour qu’une ou
plusieurs lois puissent les changer ou les faire disparaître.
Aucun roi de France n’aurait pu supprimer le système féodal
et ses trois états. Les bolchéviques n’ont supprimé ni
l’industrie, ses cadres et ses ouvriers, ni la paysannerie. On est
beaucoup plus ici du côté de la souveraineté implicite.

On peut encore envisager la souveraineté par les objectifs
que se donne une société. Il est par exemple impossible de
comprendre les sociétés traditionnelles chrétiennes sans
envisager la finalité sociale globale que représentait le salut. Il
est tout aussi difficile de comprendre une société industrielle



moderne sans la finalité générale de l’enrichissement matériel
des individus qui la composent. Là encore, nous sommes du
côté de la souveraineté implicite. Pour considérer les sociétés
contemporaines, l’association techniques-marché exerce un
rôle déterminant dans le façonnage de notre quotidien. On voit
bien la différence entre les sociétés traditionnelles et le marché
moderne. Dans la Chine traditionnelle, le pouvoir impérial
autorisait ou interdisait l’introduction d’une technique
nouvelle. Il reste dans nos sociétés une forme de contrôle
étatique, mais c’est le marché qui décide, par le succès ou
l’échec commercial d’un bien ou d’un service, de
l’introduction d’une technique nouvelle. Pour autant que
l’automatisme du marché est identifiable, qu’il renvoie à une
somme de désirs individuels particuliers, rendue possible par
des agents économiques, nous sommes plus près d’un type
explicite de souveraineté. La conséquence en est un choix plus
ouvert et diffus, mais aussi l’impossible réflexion sur les fins
et l’utilité de l’introduction d’une technique donnée pour la
société dans son ensemble, sans même parler de la protection
des consommateurs.

Le livre fondamental de Pierre Clastres La Société contre
l’État 1 nous permet d’affiner notre approche de la
souveraineté. Pour Clastres, la fonction politique est
anthropologique, c’est-à-dire universelle. Il n’est pas de
société sans politique, ni, ajouterons-nous, sans souveraineté
explicite. Clastres montre ainsi que les sociétés amérindiennes
amazoniennes – qui ont institué un pouvoir sans pouvoir, les
chefs sans réel pouvoir de décision étant rangés du côté du
sacré – ne constituent pas des sociétés prépolitiques, mais sont
au contraire organisées de telle sorte qu’aucun pouvoir
politique ne puisse prendre l’ascendant au-dessus et contre la
société. Les sociétés amérindiennes comportent bien une



souveraineté implicite, diffuse dans l’ensemble du corps
social, relative aux différentes modalités de l’échange : des
mots, des biens et des femmes dans le cadre des règles de
parenté. Mais ces sociétés mettent également en scène un
dispositif expressément organisé (souveraineté explicite) pour
qu’aucune instance particulière ni aucun individu ne puisse
s’arroger un pouvoir social : une chefferie située du côté du
sacré, en rupture avec les modalités d’échange liant les autres
membres du corps social, objet de dérision et de contraintes
diverses ; le chef se doit par exemple de parler chaque matin
sans que personne ne l’écoute. Il existe bien un chef, mais hors
société, et surtout sans pouvoir sur elle. En d’autres termes, la
souveraineté explicite peut connaître deux modalités, une
modalité positive (la loi), classique, mais aussi une modalité
négative : un dispositif expressément conçu contre
l’avènement d’une souveraineté positive – comme si ces
peuples refusaient tout aussi expressément les tombereaux de
misère qu’ouvraient l’entrée dans l’histoire et la saga des
États. On peut également, par extension, parler de souveraineté
explicite négative pour les dispositifs constitutionnels visant à
limiter l’exercice du pouvoir.

James C. Scott a cherché quant à lui à montrer que cette
résistance à l’État ne se limite pas aux seuls Amérindiens
amazoniens. Il a par exemple établi qu’elle a constitué un
phénomène au long cours de certains peuples d’Asie du Sud-
Est, ceux de ce qu’un historien a désigné comme la Zomia,
cette vaste zone de montagnes allant du Vietnam à la
Birmanie, où de nombreuses minorités ethniques se réfugiaient
pour échapper au contrôle des royaumes des plaines 2. Dans
Homo domesticus 3, il fait apparaître l’invention au long cours
de l’agriculture, puis celle discrète et discontinue de l’État,
non comme la clé des progrès qui jalonnent l’histoire, mais



comme les débuts de nos difficultés, si ce n’est d’une course à
l’abîme. Ce sont presque cinq millénaires qui séparent les
premiers tâtonnements agricoles de l’émergence de l’État au
Proche-Orient. L’avènement de l’État, inséparable de la
culture des céréales, aurait débouché sur un enrégimentement
du grand nombre au bénéfice de quelques-uns, tout comme sur
le développement de l’esclavage. Pour pasticher les Écritures,
nous serions passés de l’Éden des communautés égalitaires à
la « vallée des larmes » de l’histoire étatique humaine, pilotée
par des minorités pour des minorités.

Étatique ou non, la souveraineté explicite confie les leviers
du changement social à un petit nombre d’individus, les dotant
d’un pouvoir inouï et puissant, au rebours de l’organisation
des communautés antérieures. Ainsi conçue, elle est un
élément déterminant de l’émergence des inégalités et d’un
processus de dégagement et d’affirmation marqués de
l’individualité. La résistance que pointe Scott prend un sens
particulier dans le double contexte qui est le nôtre : un
mainstream qui nous conduit au désastre écologique, l’horizon
d’effondrements rendant derechef possible une bifurcation de
l’histoire humaine. C’est bien pourquoi il importe de se
souvenir que la souveraineté explicite positive n’est pas le fait
des seuls États.

L’absence d’État des sociétés étudiées par Clastres ou Scott
n’a pas grand-chose à voir avec la situation qui suit
l’effondrement violent de l’État d’une société à État : dans le
premier cas, l’absence de souveraineté explicite positive est
équilibrée par une souveraineté implicite, les règles portées par
le groupe interdisant ou encadrant les débordements violents ;
ce n’est pas le cas quand une société perd brutalement son
État. Par ailleurs, le désir de justice et la résistance à
l’oppression disposent très probablement d’un fondement



anthropologique, puisqu’ils demeurent même là où un habitus
de soumission est culturellement installé. C’est ce que
signifient les diverses expériences scientifiques relatives aux
sentiments de justice et d’égalité au sein de petits groupes
rapportées par Pablo Servigne et Gauthier Chapelle dans
L’Entraide. L’autre loi de la jungle 4, qui ne sont pas sans lien,
en termes d’échelle, avec les groupes humains qui ont précédé
le néolithique.

Des sociétés traditionnelles à double
souveraineté à la souveraineté unique

de l’État moderne

Les systèmes sociaux à souveraineté explicite multiple ne
constituent nullement une invention moderne et n’ont pas
attendu l’apparition des multinationales pour apparaître.
L’Égypte antique offre un premier exemple, très précoce, de
rivalité entre souverainetés explicites : le retour de la
domination du clergé d’Amon après la mort du pharaon
Akhenaton, qui avait substitué au culte traditionnel du dieu
Amon celui du disque solaire Aton. Ce clergé n’en sera que
plus puissant par la suite. La concurrence des souverainetés est
plutôt une situation récurrente.

Tournons-nous vers l’histoire européenne. Elle a connu un
épisode patent de double souveraineté, qui court depuis la
réforme grégorienne, au XIe siècle, jusqu’au traité de
Westphalie marquant l’entrée dans une ère de souveraineté
explicite des seuls États. La réforme du pape Grégoire VII, dit
Grégoire le Grand, a soustrait la nomination des clercs aux
laïcs, a imposé le célibat des prêtres et le mariage religieux à
l’ensemble de la chrétienté. Elle a également codifié l’élection
des papes avec l’institution du collège des cardinaux. En
d’autres termes, cette réforme, qui s’est étendue sur plusieurs



siècles, a transformé l’Église catholique en un corps unique,
hiérarchique et indépendant des sociétés et pouvoirs laïcs. Elle
a affirmé dans le même temps son emprise sur ces sociétés. Le
traité de Westphalie, signé en 1648 à l’issue de la guerre de
Trente Ans, réorganise les relations entre les nations. Il marque
la fin de l’époque des guerres de Religion et peut être
considéré comme ayant mis un terme à l’ère ouverte par la
réforme grégorienne. Ce sont en effet les États ou les princes à
leur tête qui imposeront désormais leur religion à leurs sujets,
selon le principe cujus regio ejus religio. L’autorité des États
s’impose ainsi aux Églises, et finira par les faire disparaître en
tant qu’autorité sur la société dans son ensemble.

Revenons à l’ère grégorienne. Ce sont alors de nombreux
États qui se trouvent coiffés par une institution unique,
fortement structurée et hiérarchisée : l’Église catholique, par-
dessus leur épaule, régit la vie de leurs sujets pour ce qui leur
importe alors le plus, à savoir leur salut. Un nombre très
important de sujets des différents royaumes ont le statut de
clerc, en raison du nombre faramineux des institutions
religieuses. Ils dépendent directement de Rome. Une grande
partie des flux économiques sont dirigés vers ces institutions
religieuses qui, comme les monastères, possèdent d’immenses
propriétés foncières. Les États doivent en permanence lutter,
mais non de façon frontale, contre l’Église, pour défendre leur
périmètre d’intervention. Évoquons le conflit violent qui
opposa Philippe le Bel à l’ordre des Templiers ou encore à
l’évêque de Troyes, et indirectement à la papauté ; ou encore
le système de la « commende », qui permettait au pouvoir
profane de placer un laïc à la tête d’une abbaye pour en
siphonner les bénéfices.

Avec la période westphalienne s’affirme en revanche
l’unicité de la souveraineté des États sur leurs territoires



respectifs. Et ce sont ces États modernes qui créeront un
marché national unique et ouvert en supprimant les marchés
locaux très réglementés et les péages territoriaux 5. C’est la
période classique de la philosophie du contrat, comme plus
tard de la philosophie politique hégélienne ou de Marx. Les
entreprises n’existent pas, aux yeux de la philosophie du
contrat. L’essor de l’industrie au XIXe siècle est appréhendé
dans le cadre du concept antérieur de société civile, laquelle se
définit précisément, par opposition à l’État, comme l’ensemble
des activités de production, d’échange et de consommation.
Même lorsqu’il évoque dans les Remarques de sa Philosophie
du droit la nécessité du colonialisme pour écouler la
surproduction industrielle, Hegel ne sort en rien du cadre
conceptuel de l’État, tiers au-dessus des parties en conflit au
sein de la société civile, Raison en acte, seul acteur de
l’histoire. L’horizon marxien de la révolution prolétarienne
universelle en passe par la dictature étatique du prolétariat,
l’État demeurant le seul souverain.

Sur un plan théorique, c’est avec l’œuvre de Friedrich von
Hayek que l’on sort de ce cadre. Ce n’est plus alors l’État qui
transcende la société mais le marché ; l’État ne disparaît pas
pour autant, mais il est ravalé au rang de simple agent
économique. Ce n’est pas le lieu ici d’approfondir cet aspect
théorique. Il importe en revanche de noter que cette pensée va
peu à peu se traduire dans les faits avec la montée en
puissance du néolibéralisme, à compter des années 1970, puis
l’arrivée au pouvoir de Margaret Thatcher et de Donald
Reagan et la création d’un marché à vocation globale.

Avènement d’un nouveau système
à double souveraineté marché-États



On entend par néolibéralisme 6 un dispositif, au sens le plus
large, qui a fini par s’imposer à l’échelle internationale à
compter des années 1990 en associant un fondamentalisme de
marché, une modification du fonctionnement de l’économie et
un effort constant de réduction du périmètre des États.

Par fondamentalisme de marché, il convient d’entendre la
croyance, promue par l’économie mainstream, que les
automatismes du marché sont aptes à réduire toutes les
difficultés et produisent une allocation optimale des
ressources. Ce credo a fini par se diffuser dans la société toute
entière et à devenir une sorte d’a priori culturel, voire
religieux 7 : le marché apparaît comme l’instance suprême,
neutre et impartiale ; il exerce une ordalie continue et oriente
la société vers le meilleur.

La seconde caractéristique du néolibéralisme en marche
renvoie aux institutions et aux instruments financiers inédits
qui ont restructuré le fonctionnement des marchés, et qui sont
indissociables de possibilités offertes par l’informatique et les
mathématiques : la mise en place des marchés organisés
d’options sur actions, devises et matières premières
(années 1970) ; le développement des options sur taux ; les
marchés organisés des créances grâce à la titrisation (tournant
des années 2000). Cette financiarisation autorise des achats et
des reventes instantanés de tous les actifs, légitime la
spéculation et enferme dans le court-termisme, comme l’a
montré Nicolas Bouleau 8 : le signal-prix a disparu, s’y est
substituée la volatilité de prix totalement déconnectés de la
donne physique des produits.

La troisième caractéristique est un effort systématique de
réduction de la sphère et des moyens publics par le truchement
d’institutions et d’instruments divers : le New Public
Management, les Banques centrales et la création monétaire



privée, l’analyse coût-bénéfice, les tribunaux arbitraux
internationaux comme l’organe de règlement de l’OMC, mais
plus encore ceux du Tafta (Traité de libre-échange
transatlantique) ou du Ceta entre l’Europe et le Canada ;
l’ensemble de ces dispositifs vise à détruire in fine l’État en
surplomb, ce en quoi Hegel avait discerné la Raison en acte,
s’interposant tel un tiers entre les parties nécessairement en
conflit au sein de la société civile.

Le néolibéralisme relève bien des idéologies des deux
derniers siècles, marquées au sceau de l’automaticité, de la
fascination pour les automatismes et la nécessité afférente.
Marx, comme le lui reprochera Simone Weil, pensait qu’un
idéal moral surplombant, relevant de l’idée de justice, assorti
au sens du devoir, n’était qu’illusion. Seul le mouvement
immanent de l’histoire, dans sa nécessité dialectique, lui
semblait en mesure d’accoucher d’un monde juste. Le
néolibéralisme rejette tout autant l’idée de justice et s’en remet
à une autre nécessité, celle du marché et de ses mécanismes,
pour autant qu’ils soient le moins possible perturbés, pour
accoucher d’une société optimale. Ainsi conçu, le
néolibéralisme est comme un marxisme inversé : on relève de
part et d’autre une même prétention à la scientificité déboutant
tout jugement moral, qui débouche, dans un cas, sur un État
tentaculaire dévorant le marché et, dans l’autre, sur un marché
réduisant l’État à une peau de chagrin.

Mais c’est avec le nazisme que la comparaison est la plus
frappante. Je reprends ici à mon compte la conception du
nazisme qui découle des travaux de l’historien Johann
Chapoutot 9 et de Timothy Snyder 10. Le nazisme est également
un nécessitarisme. La nécessité en question est biologique :
c’est celle de la lutte à mort des différentes races pour l’espace
vital et les ressources. L’État, invention juive, et ce qu’il



draine – la morale, les droits humains, l’assistance aux faibles
et autres démunis sans même évoquer les infirmes et
handicapés –, sont par nature contre-sélectifs. L’État entrave
l’expression de la nature brute, racialisée. Contrairement à ce
qu’a répandu une certaine doxa, le nazisme n’exige pas un État
fort, mais au contraire un État faible, qui se diffracte en une
multitude d’instances, concurrentes, qui permettent d’épouser
au plus près de leur brutalité la férocité des antagonismes
raciaux. Comme le remarque Snyder, la première fois où les
nazis approchent de l’application un tant soit peu rigoureuse
de leur programme, c’est au moment de l’Anschluss et du
retrait soudain de l’État autrichien, ménageant pour quelques
jours un espace social sans État ; moment d’anarchie très peu
scottien… Mais c’est aussi un cas de confirmation de ce que
nous avons appelé la souveraineté implicite. Le retrait de
l’appareil d’État autrichien ne laisse nullement place à
l’anarchie, à un vide informe, mais instaure une mise en forme
rigoureuse et sauvage des rapports sociaux, directement
inspirée, sans filtres, du racialisme antisémite nazi.

Dans La Liberté d’obéir. Nazisme et management 11, Johann
Chapoutot s’intéresse à la figure de Reinhard Höhn, ancien
général SS, chargé de la réforme de l’État, devenu après-
guerre une gloire du management international pour avoir
appliqué à la gestion des entreprises les théories développées
durant la période nazie au sein de la SS. L’approche nazie de
l’administration revendique la décentralisation et le principe
de subsidiarité. Elle s’oppose explicitement à la conception
française. Un texte de l’époque affirme « que le centre de
gravité de l’administration allemande se situe dans les
échelons inférieurs, grâce à l’attribution de la plus grande
marge de liberté à la décision et à l’initiative de l’individu ».
Un motif récurrent est celui de « la joie au travail ». La



production fonctionne par objectif, libre à l’exécutant d’en
trouver les moyens. L’organisation « polycratique » du
nazisme est bien connue. Les institutions, organismes et autres
agences pullulent et se recouvrent largement. Il en va de
l’administration comme de la vie : elle est soumise à la
concurrence vitale. Et c’est précisément à Reinhard Höhn que
reviendra la mission de dévaloriser l’État, de le déchoir de son
piédestal : « L’État n’est plus l’entité politique suprême […]. Il
est bien plutôt limité à la réalisation de missions qui lui sont
attribuées par le pouvoir [Führung] au service de la
communauté du peuple. Dans ce sens, il n’est plus qu’un
simple moyen que l’on engage et qui se voit assigner ses
objectifs et son action. » L’État n’est plus que le moyen d’une
souveraineté implicite, celle qui émane des lois raciales de la
nature elle-même, dont le Führer n’est que l’interprète et le
facilitateur. Comme le montre encore Johann Chapoutot, les
nazis rêvaient de la disparition de l’État-gendarme au sein
d’une société racialement pure, débarrassée de toute espèce de
parasite social, de tout perturbateur de l’ordre public. Ils
rêvaient ainsi d’un ordre purement immanent.

Après-guerre, Höhn reste, selon l’expression de Chapoutot,
« l’ennemi de l’État », mais il doit désormais exercer son
talent à l’échelle des entreprises et de leurs collaborateurs.
C’est l’entreprise « qui devient le seul lieu de la liberté, de la
créativité et de l’épanouissement. » Höhn formera les cadres
de la grande industrie allemande à la guerre économique
jusqu’à ce que son passé le rattrape.

Le rêve de Höhn, celui de la destitution des États, a été
dans la durée réalisé, paradoxalement par les héritiers
occidentaux de la victoire contre le nazisme. À l’autre bout de
la chaîne, compte tenu des liens profonds et souterrains qui
relient le néolibéralisme au nazisme, on ne s’étonnera pas du



soutien ferme et public apporté au régime sanguinaire de
Pinochet par Friedrich von Hayek et Milton Friedman, les
pères intellectuels du néolibéralisme. Rien ne se perd, rien ne
se crée.

À l’issue de la course aux armements des deux blocs, le
triomphe du néolibéralisme a été aidé par l’effondrement du
régime soviétique qui jouait un rôle de contrepoids. C’est,
mutatis mutandis, le même signal qu’avec l’Anschluss. À
partir de là, tout devient possible, le programme néolibéral
peut être déployé sans grands risques, d’autant que les
institutions démocratiques restent en vigueur, du moins en
apparence. L’autre phénomène marquant est l’entrée de la
Chine dans l’OMC. Entrée paradoxale, car l’adoption de
l’économie de marché s’accompagne, surtout depuis l’arrivée
au pouvoir de Xi Jinping, d’un renforcement inouï de l’État
central et de ses moyens de contrôle tant sur la vie économique
que sur la vie civile, à grands renforts de technologies
numériques et d’intelligence artificielle. Enfin, le troisième
trait marquant est l’avènement de l’Anthropocène et
l’identification scientifique la dégradation sensible des
conditions d’habitabilité de la planète. Cette dégradation, à
laquelle conduit irrémédiablement la séquence actuelle de
l’histoire de la Terre, caractérisée par un impact massif des
activités humaines, est bien le seul obstacle à la marche
triomphante du néolibéralisme. L’enjeu en est la survie de
l’humanité. Mais cette période a également vu croître la
puissance de certains agents économiques à l’échelle du
marché globalisé, avec des chiffres d’affaires écrasant la
plupart des budgets nationaux.

Quelques pièces maîtresses du dispositif
néolibéral



L’institution d’un marché globalisé est le premier piège du
dispositif et son emprise est mortelle pour les États. Dans un
tel contexte, il n’est plus du tout possible pour chaque État de
veiller à apaiser la concurrence que se livrent sur son territoire
les différentes parties en rivalité d’intérêts de la société civile
car, désormais, le champ de la concurrence excède de loin son
territoire. Pis encore, les États sont eux-mêmes devenus des
agents économiques en concurrence mutuelle au sein d’un
marché sans régulateur, ou si peu, condamnés qu’ils sont à un
dumping fiscal et donc social. Du coup, on ne s’étonnera guère
de la disparition des partis socialistes et sociaux-démocrates,
de l’abandon avoué des classes populaires, de la volonté de
reconstruire les forces de gauche autour des questions de
mœurs et de minorités, toutes questions en marge des grands
enjeux du marché. Et une fois instauré, ce marché globalisé est
comme un piège dont aucun État ne saurait sortir seul ; et c’est
là l’une des raisons de sa persistance.

La comparaison avec la période antérieure de double
souveraineté, celle de l’Église et des États féodaux, vaut d’être
soulignée. Le marché comme l’Église est un, alors que les
États sont multiples. Comme celle de l’Église, l’extension
géographique du marché est sans comparaison avec l’aire de
souveraineté des États. Comme celle de l’Église autrefois,
l’autorité du marché est inséparable d’un corps de doctrine
largement diffusé au sein des sociétés et d’une finalité
transnationale et transterritoriale, le salut autrefois,
l’accumulation de richesses matérielles aujourd’hui, avec
l’indicateur suprême qu’est le PIB. De même que l’Église,
institution transhistorique, abritait des décideurs divers, le
marché permet à un relativement petit nombre de décideurs
d’exercer une influence sociale redoutable.



Il y a cependant une différence majeure entre ces deux
régimes de souveraineté. L’Église devait combattre des élites
politiques laïques qui cherchaient à accroitre leur pouvoir sur
elle. Or, aujourd’hui, c’est l’inverse ! Les élites politiques
s’emploient au contraire à réduire les marges d’action de
l’État. Et elles y ont un intérêt évident, l’État étant la seule
puissance qui pouvait exiger d’eux une baisse de leurs revenus
par l’impôt. À quoi s’ajoute que les États étant devenus des
agents économiques comme les autres, les élites publiques
comme les élites privées partagent le même logiciel. Elles
vivent dans le même monde de concurrence et
d’accroissement de la richesse matérielle. D’ailleurs, les
membres des cabinets ministériels comme les commissaires
européens passent du public au privé et monnaient en passant
de l’un à l’autre les réseaux acquis. Le cas de l’ancien
président de la Commission européenne, Manuel Barroso,
rejoignant la banque Goldmann Sachs, laquelle avait
antérieurement grugé la Grèce, est un exemple resté célèbre de
ces transferts devenus systématiques du public au privé. Et
cela ne choque même pas, pas plus qu’un soviétique des
années 1930 pouvait être choqué par les grands procès
staliniens ou un nazi par la destruction des élites polonaises.
La situation qui nous échoit désormais peut être comparée à ce
qui serait arrivé autrefois si, à la tête des États laïcs, s’étaient
trouvés des cardinaux et des évêques.

Tournons-nous maintenant vers l’ingéniosité de ces élites
publiques nouvelles et les dispositifs qu’elles ont conçus pour
réduire l’emprise, le rôle et le capital des États. S’il est bien un
privilège régalien ancestral, c’est celui de battre monnaie. Or,
le double de système création de banques centrales
indépendantes et de création monétaire privée y a mis fin
d’une singulière manière. Non seulement les banques centrales



sont devenues indépendantes des États, mais surtout, ces
derniers ne peuvent plus emprunter directement auprès d’elles,
ou de la banque européenne ; ils doivent solliciter des banques
privées, lesquelles peuvent emprunter à taux réduit ou zéro à la
banque centrale, pour ensuite leur prêter à des taux plus
élevés. La création monétaire ne passe plus par les États mais
par les prêts qui leur sont consentis, ou par ceux consentis à
des agents économiques divers, ces prêts étant exclusivement
délivrés par des banques privées. Dès lors, les États doivent
payer des intérêts à des banques privées : le gros de la dette
publique française équivaut à la somme des intérêts privés
accumulés ! L’argument selon lequel seule une banque privée
locale peut suffisamment connaître le tissu économique d’un
territoire pour créer judicieusement de la monnaie est fragile ;
en quoi des agences publiques déconcentrées y parviendraient-
elles moins ? Il n’est pour les États aucune justification à ce
que le remboursement de prêts publics enrichisse des agents
privés. Comme l’a souvent rappelé l’économiste Gaël Giraud,
l’hyperinflation du Reichsmark du début des années 1920 n’a
pas été le fait de l’incurie de la République de Weimar, et donc
de l’État, mais de la Reichsbank devenue totalement
indépendante, et ce sous pression des Alliés pour empêcher
tout nouvel effort de guerre de l’Allemagne ; la Reichsbank est
ainsi devenue l’initiatrice d’une expérience de privatisation
absolue de la monnaie, avec le résultat que l’on connaît 12.

Le deuxième dispositif néolibéral étonnant au regard d’une
idée de justice même rudimentaire est celui des tribunaux
arbitraux accompagnant les traités commerciaux multilatéraux
comme le Tafta, ou le Ceta. Ils sont censés protéger les
investissements des grands groupes contre les États. Là
encore, il convient de revenir à des observations simples et
fondamentales sur la mécanique de ces tribunaux arbitraux et



leur principe. Cette justice arbitrale appelle deux parties
égales, libres de contracter. C’est ici que le bât blesse. Une
telle égalité repose sur deux règles. Tout d’abord, que les États
ne sont que des agents économiques comme les autres et
doivent être traités à égalité avec les grands groupes ; il n’est
pas ainsi d’opposition public/privé qui tienne, ni d’opposition
entre intérêts particuliers et intérêt général. Ensuite, que les
intérêts d’un groupe commercial visant à accroître son chiffre
d’affaires équivalent à l’intérêt d’une population donnée,
représentés par un État ; autrement dit, la santé et
l’environnement de millions de citoyens ne pèsent pas plus
que les intérêts de quelques dirigeants et actionnaires. Protéger
les intérêts pécuniaires d’un nombre réduit d’individus en
protégeant leurs investissements a autant d’importance, ni plus
ni moins a priori, que la protection de la santé et de
l’environnement de millions de personnes. L’État hégélien en
surplomb signifiait l’inverse : l’intérêt général d’une
population l’emporte sur les intérêts particuliers des individus
qui la composent, et il revient à l’État de trancher en cas de
conflit. Il n’y a dans cette pseudo-égalité qu’un déni de justice
et qu’une pétition de principe. Il ne peut y avoir de jugement
légitime qu’au nom de l’intérêt général, lequel sera notamment
fondé sur la préservation de l’environnement et de la santé de
tous. La justice arbitrale en elle-même porte une conception du
monde effrayante, qui place de toute évidence le commerce
comme valeur première et fondamentale.

Ces traités sont par eux-mêmes anti-climatiques et anti-
biodiversité parce qu’ils n’ont d’autres vocation que
d’augmenter les échanges internationaux, lesquels ont un
impact croissant sur le climat et le vivant. Ils n’ont plus rien à
voir avec le commerce traditionnel où les échanges
concernaient ce qu’on ne savait pas produire in situ – les draps



anglais contre le vin de Porto. Le commerce néolibéral
consiste en revanche à s’abstraire de toute frontière, de tout
espace, de toute distance, afin de mettre en concurrence la
Terre entière pour une maximisation des échanges posée
comme principe ordinal. Il est donc par essence anti-
climatique et plus largement anti-écologique. Plus de biens
échangés, et qui plus est sur des distances plus grandes,
signifie nécessairement des flux d’énergie (avec des transports
quasi exclusivement carbonés) et de matières croissants, alors
que le franchissement des limites planétaires est la
conséquence directe de la hauteur de ces flux. Il est intéressant
de rappeler ici l’article 3, alinéa 5, de la Convention cadre des
Nations unies sur les Changements climatiques, qui régit
l’ensemble des COP, autrement dit le processus international
de négociation climatique :

Il convient d’éviter que les mesures prises pour lutter
contre les changements climatiques, y compris les
mesures unilatérales, constituent un moyen d’imposer
des discriminations arbitraires ou injustifiables sur le
plan du commerce international, ou des entraves
déguisées à ce commerce.

Que signifie ici « discrimination arbitraire et
injustifiables », expression qui semble réduire l’application de
cette clause à des pratiques particulièrement condamnables,
alors que ce sont l’accroissement des échanges en tant que tel,
le fait qu’ils tirent la production et la consommation de biens
et de services, qui ont produit le changement climatique et
détruisent le vivant, et qui intensifient ces destructions ? Il est
difficile de voir dans ce texte autre chose qu’un rappel de la
finalité d’autres grands traités et dispositifs internationaux,
OMC en tête, qui n’ont d’autre raison d’être que
l’accroissement du commerce international. En quoi quelque



entrave protectionniste au commerce serait-elle coupable, alors
qu’il convient d’ici à dix ans de diviser par deux les émissions
carbonées mondiales pour protéger au long cours l’habitabilité
de la Terre ? Au regard d’un tel enjeu, c’est toute espèce
d’accroissement du commerce mondial qui devrait apparaître
« arbitraire et injustifiable ». Rappelons que pour le Ceta, les
seules normes non contraignantes sont les normes
environnementales (13 pages sur 1596) et les droits sociaux.

Et dans les faits, l’enjeu du Ceta pour le Canada, par
exemple, et pour les États-Unis en embuscade, est bien de
remettre en question les normes sanitaires et
environnementales européennes en matière de pesticides ou
d’OGM de nouvelle génération, et de récuser le recours au
principe de précaution. Le rejet de la précaution s’appuie sur
des données prétendument fondées scientifiquement (science
based) qui ne le sont nullement. Il ne s’agit que des résultats
de protocoles définis et mis au point par l’industrie, rigides,
uniformes, compliqués et coûteux, pour le moins sujets à
caution. Ils sont souvent contredits par des analyses issues
d’organismes publics comme le Centre international de
recherche sur le cancer (CIRC) ou par des laboratoires de la
recherche publique 13. Cette défense de la science par les
industriels serait risible si nous ne devions déplorer la hausse
du nombre des cancers, notamment, en raison d’un
environnement saturé de molécules d’origine industrielle.

De même, le fait de savoir pour l’accord avec le Brésil s’il
contient ou non une clause de respect de l’accord de Paris
relève de la même hypocrisie. Qu’importe ! L’accord est en
lui-même contradictoire avec les objectifs du Rapport SR15 du
Giec sur la cible des 1,5-2 degrés qui, rappelons-le, exige une
diminution de moitié (45 % à 58 % à l’échelle mondiale) de
nos émissions à l’échéance des dix prochaines années. Que le



Ceta dans sa nouvelle version, en raison de l’arrêt Achmea de
la Cour de justice européenne, ait renoncé à l’arbitrage
classique au bénéfice d’une procédure plus complexe avec un
comité mixte nommant les juges arbitres, et surtout avec une
possibilité d’appel, est une avancée mais qui ne sort nullement
de la logique d’une justice ad hoc, seuls les investisseurs
pouvant attaquer une politique publique, et non les États un
groupe industriel.

Une des autres portes d’entrée du cheval de Troie
néolibéral a été la destruction de la notion de service public.
On entendait par service public toutes les infrastructures et
services nécessaires aux activités marchandes diverses. Sans
une population instruite, en bonne santé, sans infrastructures
de transport et de communication, sans accès à l’énergie, sans
une justice qui fonctionne, sans police, il est effectivement
difficile de se livrer à quelque activité économique que ce soit.
Foin de toutes ces considérations : pour les néolibéraux, les
États ne sont que de mauvais agents économiques auxquels il
faut soustraire toutes les activités rentables. Horreur et
damnation ! Confier à des agents économiques les
infrastructures, c’est entrer nécessairement dans une spirale
consumériste et capitalistique en soi étrangère à des
infrastructures dont le dessein est d’être optimales et non
maximisées. La vocation des infrastructures de transport n’est
pas de faire indéfiniment augmenter le trafic, celle des
hôpitaux n’est pas de faire exploser les soins, le but de
l’éducation n’est pas que de produire des agents de plus en
plus productifs et dociles.

Tournons-nous vers le numérique. Le cas de la 5 G est
exemplaire. Le problème n’est pas ici l’utilité publique, mais
une rapidité et une puissance qui confinent à l’absurde
(télécharger un film en vingt secondes au lieu d’une minute !),



si ce n’était pour augmenter substantiellement le flux
d’informations en vue d’accueillir les futurs objets connectés
et autres véhicules autonomes ; et ce, sans considération
environnementale aucune, alors que la consommation
d’énergie et de matériaux rares imputable au numérique
explose dans un contexte d’effondrement de la vie sur Terre.
Cette logique est celle d’agents économiques indifférents à
l’intérêt général, et nullement celle d’un État classique, attentif
à des objectifs supérieurs et éventuellement contradictoires.

Le cas des géants du web, les Google et autres Facebook,
n’est pas moins patent. Les Gafa exercent désormais une
fonction vitale au sein des sociétés modernes, à tel point que
les administrations nationales en deviennent de plus en plus
dépendantes. Ils recueillent concernant chacun de nous des
masses de données personnelles, voire intimes, à des fins pour
l’heure purement commerciales. Nonobstant, ils exercent en
réalité un service public au sens défini plus haut, et dans un
but lucratif, sans considération aucune de quelque intérêt
général. Mais, dira-t-on, il serait éminemment dangereux
qu’un État dispose de telles connaissances. Certes, et la Chine
de Xi Jinping en assène la preuve avec la mise en place d’un
contrôle serré de sa population, assorti d’un système de
notation avec sanction de tous les citoyens. Vision d’horreur
pour les auteurs de la Charta Magna ou pour un La Boétie !
L’évolution de ces groupes et le danger qu’ils représentent
s’éclairent au contraire à la lumière du concept de double
souveraineté. Ces groupes exercent un pouvoir sur nous et
entendent bien l’accroître. Ce pouvoir n’est plus simplement
marchand mais va désormais s’étendre à ce qui relevait
autrefois du domaine régalien. La tentative de Facebook de
battre sa propre monnaie, le libera, en est une preuve. La
même société a manifesté son intention de construire, à



destination de ses usagers, sa propre « cour suprême », c’est-à-
dire de constituer sa justice interne. En sens inverse, le
Danemark a annoncé la création d’une ambassade auprès des
Gafa. CQFD. Les États avaient empiété sur le domaine civil
des activités économiques, les grands groupes vont désormais
empiéter sur le domaine régalien, non plus seulement par élites
dirigeantes interposées, mais directement, avec leurs outils
numériques. La littérature de science-fiction est à cet égard
lumineuse. Antoine Jaquier, dans son roman Simili Love 14,
imagine par exemple que les géants du web prennent ni plus ni
moins le pouvoir en divulguant toutes les informations
connues d’eux-seuls, sur tout un chacun, et bien sûr
concernant tous les dirigeants politiques, qui perdent ainsi ipso
facto toute espèce d’autorité et d’autonomie.

Enfin, j’attire l’attention sur un dernier point, documenté
par l’économiste Lucas Chancel 15 : l’effondrement du capital
public face aux capitaux privés. Cet effondrement est un effet
de la rivalité de souveraineté et du déshabillage, pour ne pas
dire du pillage, des États. Il a et aura des conséquences de plus
en plus tragiques. La raison en est simple : un agent
économique veille au mieux – qu’on se souvienne de Goldman
Sachs grugeant sciemment une part de sa clientèle – à l’intérêt
de ses clients et n’a cure de l’intérêt général, à la différence
d’un État classique. Seul un État, ou à une échelle moindre des
collectifs non marchands, peuvent se soucier des communs
fondamentaux que sont le vivant, le climat, la pureté de l’eau
et de l’air, toutes les conditions écologiques qui nous
permettent de vivre. Un État sans moyens, nullement adossé à
ces activités économiques particulières et fondamentales
qu’étaient les services publics d’antan, ne pouvant battre
monnaie, ne peut remplir sa mission de protection et, au-delà,



de résilience face à un monde changeant physiquement et
biologiquement.

Caractérisait antérieurement la culture des démocraties
occidentales une pluralité des modalités de jugement, chevillée
à la société civile et à la diversité de ses domaines d’activité,
relativement étanches et assortis de règles idoines, renvoyant à
des modalités de jugement plus anciennes, elles-mêmes
distinctes : le jugement selon le vrai et le faux, le beau et le
laid, le légitime et l’illégitime, le légal et l’illégal, le juste et
l’injuste, le bien et le mal, le « payer » et le « ne pas
payer », etc. Le totalitarisme communiste était parvenu à créer
une culture où ces modalités avaient fini par être soumises à
une seule, selon le légitime et l’illégitime tels que le parti
pouvait les imposer à la société civile. Désormais, et de façon
plus diffuse et ainsi plus robuste, l’idée que tout peut se
réduire au jugement selon le payer et ne pas payer a fini par
s’imposer à son tour 16. Il y a là quelque chose de
particulièrement puissant, un infléchissement du fondement
même de notre capacité à juger. Nous sous sommes proches de
ce que nous avons appelé plus haut une souveraineté implicite.

Une illustration de ce changement peut être trouvée dans la
modification durant les dernières décennies du financement de
la vie politique aux États-Unis, dont nous ne sommes pas
totalement épargnés non plus en Europe. Comme l’écrit Julia
Cagé à propos de ce pays, « peu de gens savent du reste qu’il y
existe un système de financement public de la démocratie (le
fonds présidentiel), mais qu’il a été réduit à néant par les
dérives du financement privé », et ajoute-t-elle, « par un réel
désamour des partis politiques 17 ». Cet état de fait est le
résultat d’une dérive progressive entamée au cours des
années 1970 et dont l’acteur majeur est la Cour suprême. Au
fondement de cette dérive se trouve l’équivalence littérale de



l’expression et de l’argent : interdire à quelqu’un de dépenser
son argent comme il l’entend, équivaut selon cette institution à
brider son expression. Les entreprises elles-mêmes sont
considérées comme des individus dont il convient également
de ne pas brider l’expression. C’est tout d’abord le plafond des
dépenses possibles qu’un candidat peut dépenser pour sa
propre campagne que la Cour a supprimé en 1976. Puis ce sont
ensuite toutes les formes de limite qui ont ensuite été
explosées, à commencer par celles concernant les dépenses
globales de campagne. Impossible désormais de devenir
président des États-Unis sans avoir au moins dépensé un
milliard de dollars. À ce stade, le biais évoqué précédemment
quant aux modalités de jugement prend tout son sens. Il
devient évident qu’une élection désormais s’achète au moins
en partie, et cela ne choque nullement, c’est au contraire
comme une composante ordinaire du paysage. Même si vous
avez un talent fou, il ne vous sera guère utile si vous ne
pouvez acheter les moyens de vous faire voir et entendre !
Qu’il puisse y avoir contradiction entre le principe même de la
démocratie selon lequel un être humain égale une voix, et la
possibilité par nature inégale d’acheter des voix, ne semble pas
atteindre l’esprit américain. Rappelons que la grande question
de la philosophie politique est celle de la compatibilité de
l’égalité politique et démocratique avec les inégalités sociales
et économiques procédant de la division sociale du travail.

Le problème n’est pas uniquement celui des campagnes
électorales. Les entreprises sont devenues la source principale
du financement des partis politiques et les conséquences ne se
sont pas fait attendre. L’argent est clairement devenu le maître
du jeu et, comme l’écrit Julia Cagé, « femmes et hommes
politiques américains ne répondent plus qu’aux seules
préférences des plus favorisés 18 ». Elle poursuit :



De facto, on observe que les choix politiques des
gouvernements correspondent fréquemment aux
préférences exprimées par l’opinion publique. Mais
cela est uniquement dû au fait que, généralement, les
préférences des plus aisés et celles du reste de la
population coïncident. Ce n’est pas parce que les plus
pauvres veulent a et b que les politiques décident de
leur donner a et b ; c’est uniquement – ou, en tous
cas, principalement – parce que les plus riches
souhaitent la même chose. L’autorisation de
l’avortement ou l’intervention américaine en Irak
sont, par exemple, des politiques satisfaisant tout à la
fois les préférences des plus pauvres et celles des plus
favorisés 19.

Ce même phénomène financier explique que les
démocrates se soient éloignés des classes populaires comme
l’ont fait de leur côté les socialistes français, même si les
raisons de part et d’autre ne se recouvrent que partiellement.
Durant la campagne présidentielle de 2016, c’est Hillary
Clinton qui a réussi à lever le plus de fonds ; mais les médias
ont beaucoup plus relayé les propos de Donald Trump, en
raison de leur grossièreté, que ceux de Clinton, Trump ayant
également bénéficié de l’appui indirect d’officines russes. En
France, le financement de la vie publique est autrement
contrôlé et plafonné, mais les règles actuelles n’interdisent
nullement l’influence des réseaux d’argent. Il suffit
simplement de mentionner la couverture de presse quasi
permanente dont a bénéficié le candidat Emmanuel Macron
lors de la campagne de 2017. Du côté des États-Unis au moins,
la question se pose de savoir si ce pays peut encore être
considéré comme une démocratie, surtout quand on connaît le
degré abyssal d’inégalités qui le caractérise.



La dynamique actuelle pourrait-elle nous conduire jusqu’à
une disparition des États au profit des seuls grands groupes ?
C’est un scénario possible, mais peut-être moins probable
qu’une sorte de scénario mixte où quelque agence, au statut
situé entre celui d’un État d’autrefois et celui d’une entreprise
d’aujourd’hui, assurerait moyennant finance les basses œuvres
de police ou de défense d’un territoire. Comment pourraient
alors fonctionner ces nouveaux services de police, voire de
défense ? Rien n’empêche d’imaginer des portions de territoire
sécurisées par des entreprises de mercenaires, rémunérées par
quelques grands groupes en l’occurrence associés pour
mutualiser les coûts, ce qui n’empêcherait nullement les
clients les plus fortunés de ces groupes de disposer de contrats
supplémentaires, du type Google-police, pour obtenir des
services plus personnalisés. Dans Les Furtifs, Alain Damasio
décrit ce monde dans lequel certaines villes ont été rachetées
par de grands groupes 20. Il n’y aurait jamais là qu’une
extension du principe des gated communities existantes, ces
quartiers sécurisés et isolés privativement. Nous nous
retrouverions dans une situation analogue à celle de Zomia,
mais où les royaumes d’antan auraient cédé la place à de
grandes entreprises dominantes, avec la même caractéristique
de recouvrement d’un unique territoire par plusieurs grandes
entreprises. Il reste toutefois la question de l’universel.
Rappelons la différence entre un État digne de ce nom et une
entreprise : le premier s’adresse à tous les citoyens, alors que
la seconde ne vise que ses clients. Le revenu de base
inconditionnel 21, en l’occurrence universel, pourrait permettre
à ces entreprises de garder leur logique clientéliste tout en
assurant a minima la fonction de prise en charge universelle. Il
n’y aurait jamais là qu’une forme de réalisation de la théorie
libérale du lien social selon laquelle le marché est le
fondement de la vie en société.



Avant d’en finir avec ce premier chapitre sur l’idée
classique de marché, j’aimerais attirer l’attention sur une tâche
aveugle de la pensée libérale et de celle du « doux
commerce », bien avant les développements néolibéraux.
L’article 4 de la Déclaration des droits de l’homme et du
citoyen de 1789 définit ainsi la liberté : « La liberté consiste à
pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui : ainsi, l’exercice
des droits naturels de chaque homme n’a de bornes que celles
qui assurent aux autres membres de la société la jouissance de
ces mêmes droits. Ces bornes ne peuvent être déterminées que
par la loi. » Mais comment comprendre : « tout ce qui ne nuit
pas à autrui » ? Les activités de marché ne nuiraient-elles
jamais à autrui ? Pour autant qu’il est le mode d’expression de
la rivalité entre acteurs économiques, le marché est le lieu
même d’une violence franche mais médiate ; non pas celle
d’une action physique et immédiate, mais celle qui résulte des
conséquences indirectes de l’action économique, laquelle vise
à vendre plus que vos concurrents et, si possible, à les racheter
ou à les faire disparaître. Constat universellement partagé au
XIXe siècle, comme suffirait à le rappeler le roman d’Alphonse
Daudet Le Petit Chose, histoire d’un enfant dont le père
industriel finit par être ruiné par la concurrence, entraînant
toute sa famille dans la misère. Le marché est le lieu d’une
mise à mort économique, avec ses cohortes d’acteurs ruinés,
dévalorisés, condamnés au chômage et à l’inutilité sociale. En
réalité, les rédacteurs de l’article 4 et nombre d’interprètes
après eux ont lu ce qui suit : « tout ce qui ne nuit pas
immédiatement à autrui », comme si la violence du marché ne
pouvait alors être pensée. S’il n’avait pas été possible de lire
subrepticement « nuit immédiatement », ce sont toutes les
activités économiques qui se seraient vu condamnées au nom
de la liberté. C’eût été absurde, mais ne l’est pas moins le fait
de vouloir marginaliser les États : ils sont les seules instances



aptes à contenir cette violence économique, d’où le monde
ensauvagé dans lequel nous entrons, bien loin du « doux
commerce » imaginé par les libéraux.

*

Les tribunaux arbitraux sont une invention postcoloniale.
Ils ont en effet été créés après l’indépendance des anciennes
colonies en raison de la méfiance des entreprises occidentales
à l’égard des justices locales africaines. Auparavant, les
administrations coloniales n’avaient d’administration que le
nom car elles étaient avant tout au service des colons. Les
États postcoloniaux, souvent taxés de bananiers, n’avaient de
leur côté d’États que le nom car ils ne visaient pas à assurer le
bien-être de leur population, mais plutôt à assurer une
domination sans partage et sans freins d’une famille, d’une
clique ou d’une ethnie. Or, nos États leur ressemblent de plus
en plus. Cela fait bien longtemps en effet qu’ils ont renoncé à
un idéal de gestion universelle et qu’ils ont plutôt tendance à
ménager les conditions permettant la relégation de populations
croissantes, au bénéfice de la concurrence de huit milliards
d’individus, avec de moins en moins de filets. C’est ce que
défend un auteur comme Pierre-Noël Giraud dans L’Homme
inutile 22. Ce qui prévalait autrefois dans l’espace colonial s’est
désormais étendu à l’ancien monde industriel, au monde
occidental et à ses populations. C’est la thèse que défend avec
brio Xavier Ricard Lanata dans La Tropicalisation du
monde 23. Le capitalisme de prédation a étendu son règne
partout où il le pouvait. Il ne tolère plus que des élites
dirigeantes issues de ses rangs, ou mafieuses, ou mieux encore
veules, grossières, stupides et infantiles, du type de celles
emmenées par Trump et autres Bolsonaro. Pour reprendre
l’analogie de la double souveraineté antérieure, celle où
l’Église chapeautait la souveraineté des États, tout se passe



désormais comme si des évêques et des cardinaux écrivaient
directement les lois, mais encore s’étaient emparés des
exécutifs nationaux pour transférer leurs actifs au bénéfice de
l’Église ; en sus de quoi, toutes nos élites, si ce n’est les
populations elles-mêmes, pensent et parlent désormais le latin
ecclésial.

L’État a pris dans l’histoire, du néolithique à nos jours, des
formes très différentes, depuis le contrôle des grains et
céréales jusqu’à l’État totalitaire stalinien en passant par le
développement de l’État-providence d’après-guerre. Le
contrôle qu’il a exercé, son amplitude et son intensité, les buts
qu’il a poursuivis, ont hautement varié. On aura compris que
l’État que j’ai pris en référence, et dont l’affaissement ouvre le
malheur néolibéral, est la forme allant de l’État hégélien,
appuyé sur sa bureaucratie rationnelle, jusqu’à l’État-
providence plus ou moins social-démocrate, où un intérêt
authentiquement général a en partie prévalu. Ce disant, je
n’oublie pas cet autre mode de gestion du collectif que sont les
communs, d’Ostrom 24 à Dardot et Laval 25. On peut rêver
d’effondrements – malheureusement il s’agit de bien plus que
d’un simple rêve ou cauchemar – mais pour l’heure, la moins
mauvaise affaire serait une réaffirmation accompagnée d’un
approfondissement démocratique de la forme étatique ; cela
n’exclut pas une organisation conforme au principe de
subsidiarité avec des gestions locales inspirées de la logique
des communs, qui se situent d’ailleurs entre la souveraineté
explicite positive et la souveraineté implicite. Sauf un
effondrement démocratique et une habitabilité quasiment
résiduelle de la planète, je ne vois d’autre perspective pour
faire face aux défis qui nous attendent.



CHAPITRE 2

Menaces sur notre souveraineté
anthropologique

Puisque la saga aveugle du Progrès pourrait nous
reconduire à la vallée des larmes qui attendait Adam et Ève à
leur sortie honteuse du jardin d’Éden, il est temps de revenir
sur cette notion confuse et indistincte. J’écris Progrès avec une
majuscule pour distinguer la conception occidentale par
excellence de l’aventure humaine, conçue comme celle du
genre humain, des myriades d’avancées empiriques dont
n’importe quel être vivant est capable dans la poursuite d’un
objectif circonscrit quelconque. Le Progrès est un récit, celui
du parcours de l’humanité empruntant la voie de nécessité des
techniques et de l’industrie en vue d’atteindre une fin ultime et
radieuse. Ce récit occidental, qui tire ses origines lointaines de
la Bible et des Prophètes, est inséparable du christianisme dans
sa version pélagienne, et connaît sa forme moderne
quoiqu’encore religieuse avec Bacon et Descartes, pour
s’affirmer dans sa version laïque à l’issue de la querelle des
Anciens et Modernes, puis avec les Lumières, et connaître
ensuite différents avatars dont le plus célèbre est la conception
marxiste de la fin de l’histoire 1. Ainsi conçue, l’idée de
Progrès affirme que l’avancée des sciences, via les techniques
et l’industrie (moyens), ne peut que (modalité de nécessité)
déboucher sur une amélioration générale de la condition
humaine, voire sur le bonheur (fin ultime). Il conviendrait



d’ajouter l’interface techniques-marché au tableau à quoi tient
en partie l’idée de nécessité.

Cette idée, qui n’a jamais cessé d’être contestée, a subi des
assauts violents ces dernières décennies en raison
principalement du côté sombre, de moins en moins
assimilable, des avancées techniques, puis, plus récemment, de
la marginalisation de l’histoire occidentale au sein de l’histoire
globale.

Ce côté sombre a tout d’abord renvoyé à l’évolution et à la
dissémination des armes de destruction massive, des tranchées
de 1914 à Hiroshima, puis au développement des bombes
nucléaires à hydrogène. Au-delà de la manifestation empirique
et criante de l’ambivalence intrinsèque des progrès techniques,
l’idée d’un crash nucléaire et militaire possible de l’humanité
n’était guère compatible avec celle d’un attracteur puissant la
conduisant vers un avenir aussi mirifique que nécessaire. Puis
il nous est apparu que le côté sombre et destructeur des
techniques n’était pas le seul fait d’une éventuelle embardée
militaire, mais bien plutôt le recto du verso qu’est le
consumérisme moderne. C’est en effet la soif inextinguible de
consommations civiles et matérielles qui détruit nos conditions
de vie sur Terre. La nature destructrice de la modernité
technicienne et de marché est apparue à quelques analystes
particulièrement lucides dès le milieu du XIXe siècle. Il a
toutefois fallu attendre Hans Jonas et son Principe
responsabilité 2 pour que le phénomène soit clairement
diagnostiqué. Et encore Jonas imaginait-il les effets de cette
destructivité dans un futur lointain. Moins d’un demi-siècle
plus tard, la crainte d’un effondrement et l’anxiété climatique
s’insinuent dans les esprits.

Quant à la marginalisation de l’histoire occidentale, elle
constitue un phénomène complexe, mêlant constats empiriques



et analyses théoriques. Sur le plan empirique, la contribution
des pays occidentaux au PIB mondial ne cesse
proportionnellement de baisser depuis le début des
années 2000. La montée en puissance du chômage et
l’extension de la pauvreté – notamment aux États-Unis – après
l’embellie des Trente Glorieuses prend un tout autre sens,
compte tenu de la montée en puissance de pays asiatiques :
celui d’une grande convergence, c’est-à-dire un chemin
inverse de ce qu’avait été le décollage des puissances
industrielles et leur éloignement des autres nations, à compter
du XIXe siècle. Enfin, le contexte politique occidental s’est
compliqué depuis le Brexit qui était impensable il y a encore
fort peu de temps. Le chômage, la montée des inégalités et de
la pauvreté, le cynisme néolibéral ambiant, la marginalisation
de tous les idéaux, le paysage informationnel fragmenté, le
règne du numérique le plus platement commercial, ont tiré
l’ensemble des populations vers les abysses. Le système
démocratique permet désormais l’accès au pouvoir de figures
pitoyables. Que les États-Unis se soient dotés d’un président
hâbleur, infantile, raciste et quasiment illettré ne saurait relever
de l’anecdote. On pourrait presque parler de phénomène social
total, tant ce choix semble porté par des couches larges,
diverses et profondes de la société américaine, depuis l’ex-
Rust Belt jusqu’à la Cour Suprême. Il sonne comme le glas
lamentable d’une ancienne puissance promise à un déclin
probablement irréversible. Suivent d’autres figures guère plus
avenantes comme les Salvini et autres Johnson. Du côté des
anciennes puissances dominées, le temps de la revanche est
venu avec Poutine et ses hackers manipulant ouvertement les
foules occidentales éperdues, et Xi Jinping construisant le
premier totalitarisme numérique et ses routes impérialistes de
la soie.



Sur un plan théorique, les choses ne sont pas moins
spectaculaires. La discipline qui est alors le plus à même de
nous renseigner est celle qui avait autrefois magnifié la dignité
et la supériorité de l’homme blanc, à savoir l’anthropologie.
Le coup d’envoi de cette nouvelle veine anthropologique a été
Âge de pierre, âge d’abondance, de Marshall Sahlins 3.
L’abondance n’était plus au-devant de nous, promise par
quelque Jérusalem céleste, de facture communiste ou
californienne, mais à jamais aliénée dans un passé révolu,
celui des sociétés de chasseurs-cueilleurs auxquelles nos
ancêtres avaient depuis longtemps tourné le dos avec dédain.
Pierre Clastres 4 en a ajouté une couche en affirmant que le vrai
génie politique n’avait pas été celui des Grecs, inventeurs de
l’État démocratique, arrachant aux dieux les clés de la Cité et
les remettant au peuple assemblé sur l’agora, mais celui des
peuples amérindiens créateurs d’un ordre politique égalitaire,
interdisant l’avènement du pouvoir d’un petit nombre sur le
grand nombre, s’étant par anticipation protégés des turpitudes
étatiques et de leurs cohortes d’esclaves. Puis vinrent avec les
années 2000 les attaques épistémologiques, celle de Tim
Ingold 5 contre la rationalité occidentale ; celle de Philippe
Descola 6 mettant en lumière la relativité de l’ontologie
occidentale, pourtant pourvoyeuse de la science moderne
occidentale ; et pour finir celle d’Eduardo Kohn 7 faisant
apparaître la pensée humaine en continuité avec la pensée
même de la nature, celle des forêts et du vivant en général,
conduisant ainsi l’anthropologie à dépasser les frontières de
l’humain. La dignité n’est plus exclusivement occidentale, ni
même humaine, mais diffuse au sein de la nature, apanage du
vivant.

Qui dès lors peut encore croire au Progrès, inséparable de
cet exceptionnalisme occidental qui, à être imité dans son



insatiabilité consumériste par la quasi-totalité des nations,
conduit l’ensemble du genre humain vers l’enfer ? Seuls nos
amis les transhumanistes répondent encore présents. Signe
d’aveuglement obstiné, chevillé au corps des élites politico-
technologiques, l’idéologie transhumaniste conduit à
n’attendre que des techniques le salut – un salut bien étroit. À
quand la nouvelle application iPhone qui permettra d’éteindre
les incendies hivernaux de Californie ou estivaux du cercle
polaire ? À quand la fuite sur Mars, planète déjà morte, dès
lors qu’il apparaîtra que nous ne sommes plus capables de
maintenir la vie sur Terre ? On appréciera le raisonnement.
Ultime espoir de ces élites, migrer la richesse présumée de leur
information cérébrale vers quelque abri de silicium !

En réalité, le Progrès n’a jamais existé, l’humanité n’a
jamais connu que des progrès partiels, systématiquement
solidaires de régrès. La logique même de ces progrès partiels a
toujours été, à titres divers, sacrificielle, et inséparable de
reculs et d’inégalités récurrentes. En outre, il n’est pas
impossible que la dynamique d’empowerment qui a
jusqu’aujourd’hui bénéficié au moins à une minorité d’êtres
humains ne finisse par s’enrayer. Nous pourrions alors parler
d’une déchéance de souveraineté non plus politique, mais
anthropologique. C’est ce qu’il convient d’examiner.

Premiers décrochages de l’homme
et du milieu

Partons d’un premier constat, celui du développement
tardif de l’agriculture, il y a une dizaine de milliers d’années,
qui aurait permis un essor accéléré de la division sociale du
travail et des techniques : un développement tardif au regard
de la longévité des espèces homo – plusieurs millions
d’années –, et même de la seule espèce homo sapiens avec une



arrière-cour d’au moins deux cent mille ans. On évoque
parfois une première accélération à l’Aurignacien, avec
l’émergence présumée du langage doublement articulé, une
explosion et une différenciation des techniques, sur un pas de
temps probable de quelques milliers d’années. Ce que nous
pouvons connaître des civilisations du Paléolithique supérieur,
qui se sont développées lors du précédent âge glaciaire, ne
laisse pas d’étonner en termes de modes de vie et
d’organisation, de spiritualité, d’inventivité sociale, de
manifestations esthétiques et de techniques.

Même si l’avènement de l’agriculture et plus encore son
installation dans la durée ne sont point la source de tous les
traits des civilisations ultérieures, la révolution néolithique
n’en marque pas moins un tournant. Se précipitent alors un
ensemble de techniques et d’habitus relatifs à la domestication
des animaux, des plantes, de la fécondité féminine et des êtres
humains en général, avec l’astreinte aux tâches agricoles et
l’esclavage à proprement parler. C’est la création de ce que
James Scott appelle la domus, c’est-à-dire des aires
relativement réduites où les êtres humains aménagent un
espace circonscrit concentrant de façon pérenne hommes,
animaux, parasites et maladies, avec un soudain
appauvrissement écosystémique dû à la culture de quelques
plantes, et au premier chef de céréales. Même si des
phénomènes comme la domestication ou la sédentarité sont
plus anciens, l’aménagement de la domus – domus qui le plus
souvent se regroupent – semble bien signifier une rupture dont
les contemporains ont dû avoir été conscients, si l’on en croit
le récit biblique de la sortie de l’Éden, généralement interprété
comme une transcription de cette expérience néolithique 8. La
domus institue les premiers écosystèmes artificiels, constitués
d’espèces en moins grand nombre et, surtout, pour reprendre



l’expression de Scott, « handicapées 9 ». Ces tâtonnements
semblent avoir duré des siècles, si ce n’est des millénaires,
avec des allers et retours, des abandons de l’agriculture, puis
l’avènement des premiers États, des millénaires après la
diffusion de l’agriculture, qui n’ont probablement pas non plus
accédé rapidement à une grande stabilité.

Quoi qu’il en soit, il semble bien qu’à compter du
Néolithique, nous entrons dans une période longue
d’instabilité et d’insécurité existentielles – pour une part
endogènes –, d’inventivité soutenue, avec l’apparition des
premiers États, des premières religions, des premiers systèmes
d’écriture et de comptabilité, une division sociale du travail
qui ne cessera de s’intensifier, et des concentrations locales et
pérennes de populations qui ne cesseront de croître. James
Scott parle même d’Anthropocène faible, tant le Néolithique
semble signifier une première manifestation de décrochage
vis-à-vis du milieu, et même une première forme
d’affrontement des êtres humains à leur milieu.

Certes, il n’y a pas d’humanité sans techniques 10. Il n’en
reste pas moins vrai que, durant des centaines de milliers
d’années, les relations de l’humanité aux techniques semblent
avoir été placides, avec des changements quasi imperceptibles,
même à la faveur du passage des générations. Puis, depuis
quelques décennies, il est loisible de parler d’un véritable
emballement avec ce qu’on appelle la grande accélération des
courbes exprimant nos activités, débouchant sur
l’Anthropocène à proprement parler. Il n’est pas exagéré de
dire que, sur le temps long, cet emballement fait suite à la
première accélération entamée au Néolithique.

Revenons maintenant sur la révolution néolithique et plus
largement sur l’histoire qu’elle a ouverte, pour mettre en
lumière qu’il n’y a jamais eu de progrès uniforme, mais



toujours des progrès partiels qui se sont accompagnés de
reculs, et que l’essor des techniques semble avoir nourri une
logique sacrificielle.

Pas de progrès sans régrès

Ce qu’on a prêté à la révolution néolithique a souvent été
tributaire d’une conception sommaire et inexacte des sociétés
antérieures. Est fausse l’idée que ces dernières se composaient
exclusivement de petits groupes égalitaires. Ces sociétés
pouvaient en effet rassembler un nombre important
d’individus, le plus souvent de façon saisonnière, mais non
exclusivement. Des groupes humains hiérarchisés n’ont pas
attendu le Néolithique pour exister. Comme l’écrivent David
Graeber et David Wengrow, certaines « sociétés néolithiques
paraissent étonnamment égalitaires par rapport à leurs voisins
chasseurs-cueilleurs, avec une très forte augmentation de
l’importance du rôle des femmes dans l’économie et la vie
sociale, ce qui se reflète clairement dans leur vie artistique et
rituelle (les figurines féminines de Jéricho ou de Çatal Höyük
contrastant ici avec la sculpture hyper-masculine de Göbekli
Tepe) 11 ». Ces mêmes sociétés paléolithiques ont pu réaliser
des habitats sophistiqués et des constructions déjà
monumentales, produire des tombeaux princiers, des bijoux
variés, de petites sculptures, des fresques rupestres, édifier des
micro-villes, etc. Surtout, elles semblent avoir connu des
modes d’organisation sociale variables, avec une alternance
saisonnière entre un mode hiérarchique et une organisation
horizontale, alternant de façon tout aussi saisonnière grands
regroupements et dissémination d’une même population en
microsociétés. Cette possibilité d’alterner les modes
d’organisation, attestée dans des sociétés plus récentes comme



chez les Esquimaux, témoigne d’une plasticité et d’une
inventivité sociales notables.

La réalité que révèlent progressivement les travaux
archéologiques n’a donc rien à voir avec les stades de
l’évolution historique conçue par les Lumières écossaises, où
l’on part de hordes primitives sauvages, improductives, quasi
simiesques (avec un modèle de la vie animale à l’avenant !),
pour aboutir à la civilisation urbaine hautement productive de
l’homme blanc. L’archéologie et l’anthropologie nous
enseignent qu’au lieu de cette suite mécanique bien huilée,
l’histoire résulte plutôt de choix successifs et d’une inventivité
renouvelée. Aucun lien nécessaire non plus entre agriculture et
États, même si pour se former les États du Néolithique ont mis
à profit la culture régulière et facilement comptable (récolte
unique, mesure, prélèvement fiscal, cadastrage, stockage et
rationnement) des céréales (blé, riz, orge, maïs), selon
l’hypothèse de James Scott. Effectivement, il n’y a pas eu
d’État là où l’on a préféré les légumineuses (igname, patate
douce, manioc, plantes qui se récoltent à n’importe quel
moment, donc de façon moins contrôlable comme dans la
Zomia). De surcroît, ce sont plus de quatre mille ans qui
séparent les tâtonnements agricoles initiaux des premiers États
du Néolithique. Des villes à organisation plus ou moins
horizontale sont apparues de par le monde durant l’histoire.
Aucun lien de nécessité non plus entre rassemblements
importants de populations et structure sociale pyramidale de
pouvoir.

L’apparition de l’agriculture, que l’on considère
traditionnellement comme la condition de la civilisation et de
l’augmentation progressive de la division sociale du travail par
les surplus alimentaires dégagés, ne constitue pourtant en rien
une avancée uniforme. Au contraire, on peut l’envisager par



bien des côtés comme un recul. La concentration inédite de
populations anthropo-animales fait apparaître ces maladies
alors nouvelles qu’étaient la rougeole, les oreillons, la
diphtérie et autres infections. Plus généralement, ces premières
populations agricoles présentent des traits morphologiques
dégradés par rapport aux chasseurs-cueilleurs antérieurs : leur
stature diminue, nombre d’entre eux sont affectés de troubles
musculo-squelettiques ou de stress nutritionnel. Comme l’écrit
James Scott, par rapport aux modes de vie antérieurs, « la
gamme d’expériences qui caractérisait l’existence de
l’agriculteur était beaucoup plus étroite et […] sa vie en était
appauvrie, tant sur le plan culturel que rituel 12. » Scott n’hésite
pas non plus à l’affirmer, ce ne sont pas seulement les plantes
et les animaux qui entrent dans un régime nouveau de
domestication, mais les populations d’agriculteurs elles-
mêmes. Outre le travail des champs que le livre de la Genèse
décrit comme une forme de torture, s’abattent également in
fine sur ces populations le contrôle obsessionnel des premiers
États et leurs corvées, quand ce n’est pas l’esclavage. Au lieu
de constituer un progrès, sinon pour une petite élite dominante,
l’entrée dans l’agriculture s’apparente plutôt à l’image qu’en
donne la Bible en parlant de « vallée des larmes ». C’est une
forme de rétrécissement spectaculaire de l’existence sur les
plans sanitaire, physiologique, politique et spirituel, que
réserve le Néolithique à l’écrasante majorité des populations
humaines.

Cette catastrophe humaine n’est pas sans lien avec la
nouvelle division sociale du travail et l’organisation
hiérarchique qui s’installent dans ces sociétés. Comme si, pour
augmenter de peu la densité de l’existence d’un petit nombre
d’individus, il avait fallu drastiquement réduire celle du grand
nombre. Même sur un plan spirituel, on imagine sans peine en



quoi la captation ultérieure par un clergé de la relation à
l’invisible peut avoir d’appauvrissement par rapport à une
spiritualité diffuse, telle qu’elle semble présente chez certains
peuples « premiers ». À quoi s’est ajouté qu’à compter d’un
certain temps, la stabilisation de ce régime agricole et ses
retombées démographiques ont rendu tout retour au statu quo
ante impossible.

Considérons un autre cas de figure, celui d’un réel progrès,
ayant au bout du compte accru les possibilités intellectuelles
de générations entières, et avec une diffusion sociale
relativement large, au moins in fine. J’évoque ici
l’interprétation par le philosophe David Abram de l’invention
de l’alphabet 13. L’alphabet a été la première technique
d’écriture permettant de connaître la prononciation d’un mot
sans avoir eu besoin de l’entendre au préalable. Elle permettait
ainsi de faire exister les mots, les sons qui les composent, sans
même recourir à un locuteur, comme s’ils existaient par eux-
mêmes. Autrement dit, ce type d’écriture est parvenu à
détacher les mots de leurs locuteurs, à les en abstraire, comme
s’ils existaient en eux-mêmes dans quelque ciel idéel, comme
s’il existait, à l’arrière-plan des mots mêlés aux sensations du
quotidien, un monde d’abstractions. Évidemment ce n’est pas
un hasard si les fauteurs de cette invention furent les Grecs,
inventeurs tout autant de la philosophie, de la science et de la
géométrie. Or, cette invention, qui a ouvert en partie à
l’humanité le monde des idéaux et des abstractions savantes,
que l’on ne peut que considérer comme un progrès, nous a très
probablement en même temps coupés de la nature, d’un lien
fort et immédiat avec elle, d’un tissu de communications
intuitives et sensibles. Avec l’avènement du logos, de la raison
abstraite, et le retrait du muthos, du mythe, la manière dont
nous appréhendons notre identité collective semble avoir



changé. Alors qu’elle était et reste pour les peuples dits
premiers inséparables de leur milieu – de leurs lieux, rivières,
animaux et autres forêts –, elle renvoie plutôt nous concernant
à un récit temporel brassant histoires et abstractions diverses.
Même lorsqu’on peut appréhender un progrès, ce dernier
semble ainsi s’accompagner d’un régrès simultané, non moins
important.

Considérons Rome, reconnue comme une des plus grandes
civilisations du passé. Là encore, toute lecture univoque est
impossible. La ville de Rome a compté plus d’un million
d’habitants à l’apogée de l’Empire, et elle était le centre d’un
réseau de voies de communication reliant la Ville aux confins
du monde d’alors. Or, et la densité démographique de la
capitale de l’Empire et ce réseau de voies de communication
ont transformé Rome en réacteur biologique, en terre
d’élection de germes divers, avec une population en
permanence fragilisée et jamais en bonne santé, ce dont
témoignent les grandes « pestes » antonine, cyprienne puis
justinienne 14. Là encore, impossible d’identifier l’avancement
des civilisations comme une forme de progrès uniforme et
univoque. Aujourd’hui même, une vie pauvre dans l’une des
grandes mégapoles du monde, de Tokyo à Lagos, univers
étouffant de béton, d’horizons fermés, de pressions diverses,
de bruit et parfois de violence, vaut-elle plus d’être vécue que
celle d’un chasseur-cueilleur du Paléolithique ?

Si l’on considère les choses à compter de la révolution
néolithique, il semble que les progrès techniques se soient
presque systématiquement accompagnés d’un accroissement
des inégalités. Je ne prétends pas qu’il y ait là un lien
nécessaire, mais on relève une corrélation sur la durée. La
révolution néolithique semble avoir débouché, probablement
pas partout non plus, sur une assimilation de la division sociale



du travail à des statuts permanents, assortis de l’usage de
techniques ad hoc. Et s’il y a un statut écrasant, c’est bien
celui de paysan dans les différentes civilisations
traditionnelles. A contrario, on peut imaginer que devait
prévaloir au sein des sociétés paléolithiques – rappelons leurs
savoir-faire variés – une plus large diffusion et répartition des
activités et compétences techniques afférentes. Cela n’exclut
nullement des variantes au sein des sociétés néolithiques ou
post-néolithiques, comme les paysans-horlogers chers à
Rousseau, les paysans-ouvriers des prémices de l’industrie
chers à Max Weber, ou encore les paysans des sociétés
amérindiennes sans État. L’usage de techniques est alors au
fondement même de la hiérarchie sociale et des inégalités, à
l’image des ongles disproportionnés des mandarins impériaux
chinois, signifiant leur statut de scribes lettrés.

Si l’on tourne notre regard vers la « grande divergence 15 »,
à savoir le moment et le pays à partir desquels le décollage
industriel se produit, le constat est identique : ce sont encore
les techniques qui permettent de creuser un écart croissant. En
outre, l’écart en question ne sera plus seulement interne aux
sociétés, mais distinguera rapidement les sociétés industrielles
des autres, creusant même une manière d’abîme. Si l’on exclut
les peuples vernaculaires ou premiers, qui ne connaissaient pas
la monnaie, la reconstitution du PIB dans les grandes aires de
civilisation ne laisse apparaître que des écarts assez faibles
jusqu’à la révolution industrielle. En l’an 1000, par exemple,
le PIB par habitant en Europe est estimé à 400 $, soit
seulement 50 $ de moins qu’en Asie. En 1776, au moment où
Adam Smith publie son Enquête sur la richesse des nations,
aucune région au sein des grandes civilisations n’était plus de
deux fois plus riche qu’une autre 16. Vers la fin du XIXe siècle,
avec le développement de l’industrie, les écarts se sont déjà



creusés : alors qu’en Afrique, le PIB par habitant est de 444 $,
il culmine déjà en Europe à 1974 $. La dynamique inégalitaire
ne va cesser ensuite de s’amplifier. En 1998, l’Afrique possède
un PIB par habitant de 1 368 $ et les États-Unis de 26 146 $.
En 2010, le PIB par habitant du Qatar est de 85 600 $ et celui
du Zimbabwe, de 200 $. Alors que le ratio entre régions riches
et pauvres était systématiquement inférieur à 1 à 2 au
XVIIIe siècle, il est de 1 à 428 si l’on compare le Qatar et le
Zimbabwe, et de 1 à plus de 800 si l’on considère le
Lichtenstein. Il suffit de comparer la productivité horaire
d’une être humain muni d’une simple hache d’un côté, à celle
d’un pilote d’engin à débiter un arbre de l’autre, pour que le
mystère s’éclaire : le ratio peut aller de 1 à 1 000. Et
aujourd’hui, le développement du numérique est l’une des
raisons de la poursuite de la concentration de richesses, une
même entreprise pouvant vendre à l’échelle universelle, avec
un nombre d’employés restreint 17.

Force est donc de le constater, l’idée que nous nous faisons
du Progrès, qui fut un temps largement partagée, n’a que peu à
voir avec la réalité passée, présente et très probablement
future. La logique qui a présidé aux avancées techniques
multiples que nous avons connues, semble plutôt sacrificielle :
ce que d’aucuns, souvent peu nombreux, gagnent d’un côté,
d’autres le perdent et le paient même parfois très cher de
l’autre. Aux bénéfices pour les uns répondent comme en écho
les pertes pour d’autres 18. Quant au marché aujourd’hui néo-
libéral, le plus ouvert possible, il semble fonctionner comme
un mécanisme accélérant le jeu et interdisant toute régulation.

Progrès techniques et exosomatisation

Il convient désormais de rendre compte et de
l’emballement technologique, et du lien entre techniques et



inégalités. Le concept d’exosomatisation 19 permet au moins de
mettre en lumière une condition commune et nécessaire à ces
deux phénomènes. Pour le comprendre, rappelons brièvement
que nombre d’espèces, et de loin pas la seule espèce humaine,
mettent à profit pour leur développement des éléments de leur
environnement. Nombre d’espèces d’oiseaux ne pourraient se
développer à défaut de nids et le recours à des formes diverses
d’outils est le propre d’un très grand nombre d’espèces
animales, et non des seuls grands singes. Concernant le genre
homo, et tout particulièrement l’espèce sapiens, ce phénomène
connaît un essor particulier. Il connaît même un devenir
accéléré depuis la révolution industrielle, et plus encore depuis
l’après-guerre, avec un emballement récent.

Pour l’espèce humaine, on distingue deux types
d’exosomatisation : le premier est cinétique et le second,
cognitif. Évidemment, ils peuvent se conjuguer dans un même
objet. Par exosomatisation cinétique, j’entends tout ce qui
prolonge et accroît, en un sens très large, les capacités
humaines, à savoir les outils qui complètent notamment nos
bras et mains et leur permettent d’accomplir une gamme
indéfinie de gestes spécialisés ; et, au-delà, les machines qui
extériorisent à proprement parler nos capacités cinétiques, en
réalisant hors de nous des séquences articulées de gestes et
d’actions. J’entends par exosomatisation cognitive
l’élargissement et l’accroissement de nos capacités mentales
grâce à des éléments de l’environnement, d’un simple bâton à
un programme de deep learning. Nous avons évoqué plus haut
le cas de l’écriture alphabétique et du monde d’abstractions
qu’elle avait contribué à rendre possible. Plus simplement, la
géométrie grecque n’aurait pu exister sans sable et bâtons. Le
stade de la machine est caractérisé par un surcroît
d’extériorité, et l’avènement d’une certaine autonomie par



rapport au corps-esprit vaut tout autant que pour
l’exosomatisation cinétique. Le développement des sociétés,
leur histoire, sont tributaires de ces deux phénomènes.

Le passage au plan de la machine débouche sur des objets
dotés d’un mode d’existence propre 20, avec leurs contraintes
non moins idoines, qui disposent non plus seulement d’une
extériorité par rapport au corps-esprit, mais d’une autonomie
relative. Les machines ainsi conçues permettent toute une
gamme de changements d’échelle, en termes de tonnes
charriées, de puissance d’élévation physique ou de puissance
de calcul, de rapidité de traitement en masse de données, de
taille, de précision au nanomètre près, etc. Plus les machines
deviennent complexes et plus les enchaînements d’action dont
elles sont capables le deviennent également. Le robot, qui fut
longtemps un fantasme, peut croiser les deux veines
d’exosomatisation : la simple machine à commande numérique
du siècle dernier cède le pas devant des robots de plus en plus
sophistiqués comme des maçons-automates ou des véhicules
autonomes. Il n’est pas étonnant alors, que suivant leur
répartition, elles amplifient au prorata les inégalités sociales. À
quoi s’ajoute désormais la gamme des possibles attachée à ce
qu’on appelle l’homme augmenté. Ce sont alors les capacités
cinétiques d’un individu, avec un exosquelette par exemple, ou
cognitives, qui peuvent croître ; d’autant que l’augmentation
en question peut également prendre appui sur le génie
génétique. Dès lors, la question des inégalités pourrait prendre
une tout autre ampleur et venir remettre en question notre
humanité commune, y compris l’idée d’une seule espèce
humaine au sens biologique, avec une interfécondité en droit
universelle. Il ne semble pas qu’il y ait d’obstacles biologiques
à intervenir sur les molécules de liaison spermatozoïdes et



ovule pour produire un phénomène de spéciation au sein du
genre humain.

Il y aurait avec ce scénario une rupture majeure avec tout
ce que l’humanité a connu jusqu’alors en termes d’inégalités.
Elles étaient sociales, morphologiques même, comme avec les
premiers paysans, mais nullement biologiques, débouchant sur
un éclatement de l’unité de l’espèce et du genre humains.

Un autre emballement, passant relativement inaperçu, est
l’actuelle transgression des limites planétaires 21. On entend par
limites planétaires un référentiel international permettant de
mesurer l’état du système-Terre et son basculement possible
vers un état inédit, peu propice à la vie humaine. Nous avons
jusqu’alors transgressé les limites en termes de climat et de
cycle du carbone, d’état du vivant, d’usage des sols et de
cycles biogéochimiques de l’azote et du phosphore. Et nous
nous apprêtons à intensifier et à poursuivre ces transgressions.
Or, ce phénomène dynamique est la conséquence directe de
l’essor du procès d’exosomatisation, du pullulement et de la
puissance de nos objets et autres machines.

Rappelons quelques données concernant au premier chef
l’activité numérique : la consommation d’énergie de cette
industrie (ordinateurs, smartphones et data centers) croît de
9 % par an 22. La part du numérique dans les émissions
globales de gaz à effet de serre s’élève à 3,7 %, mais ces
émissions ont augmenté de moitié depuis 2013. Ce sont les
vidéos qui sont les plus énergétivores alors que leurs échanges
explosent ; s’y ajoutent la multiplication des périphériques
numériques et leur taux de renouvellement. À quoi s’ajoute la
consommation d’énergie due aux activités minières
nécessaires à l’extraction des nombreux métaux indispensables
à cette industrie (cuivre, nickel, zinc, étain, arsenic, gallium,
germanium, thallium, tantale, indium 23). De façon générale,



les activités extractives consomment 10 % de l’énergie
primaire mondiale, sans même mentionner leur coût
environnemental lourd. Ce que l’on nomme transition
numérique est en réalité incompatible avec la transition
écologique. L’intensité matérielle (en termes de consommation
de ressources) par point de PIB/an est en effet repartie à la
hausse depuis les années 2000 24 et l’intensité énergétique qui
décroît actuellement de 1,8 % an pourrait aussi repartir à la
hausse.

Avant d’en arriver à une troisième forme d’emballement
possible, je tiens à revenir à l’autonomie relative de nos
techniques. L’autonomie en question est due au fait que les
objets techniques sont extérieurs au corps-esprit, qu’ils
relèvent d’une logique de développement propre : on ne passe
pas d’un développement du stade t3 d’une technique donnée
au stade t5. Mais en même temps, l’ensemble des objets
techniques ressortit au procès d’exosomatisation que nous
avons décrit : ils en constituent l’expression et ne sauraient en
être détachés. Si l’humanité devait disparaître comme par
enchantement, d’une seconde à l’autre, l’ensemble des
productions humaines disparaîtrait à son tour à des rythmes
variables et calculables 25. La nature finirait par tout engloutir.
Il existe en réalité un continuum de nos actions qui rend
possible les objets que nous produisons, mais que leur
objectivité et autonomie relative font disparaître. C’est, aurait
dit Marx, l’illusion du fétichisme de la marchandise. Cette
illusion semble largement partagée quand on évoque les
performances d’une technique donnée. On dira par exemple
que le champion du monde du jeu de go a été vaincu par un
programme. C’est absurde. Se trouvent derrière le programme
en question des milliers de chercheurs, et plus encore une
continuité exosomatique remontant au moins à la géométrie



grecque en passant par les conventions d’écriture algébriques
et plus largement un savoir mathématique et informatique
accumulé au gré des générations. Le champion en question, si
doué fût-il, n’avait aucune chance… L’humanité et ses
productions ne constituent qu’une seule réalité continue.

Ultime emballement ou fin de la logique
d’EMPOWERMENT ?

Le bénéfice classique des techniques peut être exprimé en
termes d’empowerment, individuel et collectif. Classiquement,
le propre d’une technique est d’accroitre le pouvoir d’influer
sur l’environnement de celui qui en maîtrise l’usage,
directement ou indirectement. Or, c’est ce que pourrait
remettre en cause, partiellement mais massivement, un
troisième type d’emballement. Il pourrait alors être question
d’une autre forme de déchéance de souveraineté,
anthropologique, et non plus politique.

Ce qu’un corps livré à lui-même ou un cerveau nu peuvent
d’un côté faire, et ce que l’humanité peut de l’autre accomplir,
n’ont pas grand-chose à voir. La raison en est le double procès
d’exosomatisation que nous venons d’évoquer. Ce processus
d’accumulation temporelle, intrinsèquement collectif, offre
une continuité relative. Les produits de l’humanité n’existent
en effet que pour autant qu’elle les supporte et les maintient
dans l’espace et dans le temps, nombre de savoir-faire humains
s’accumulant et s’amplifiant au fur et à mesure du passage des
générations. Ce même procès d’accumulation est encore
intrinsèquement collectif. Au lieu d’évoquer un corps et un
cerveau nus, j’aurais pu tout aussi bien écrire seuls. Car
l’individu n’est pas premier, mais second 26. Le font advenir le
langage et les relations intrafamiliales puis sociales. Chacun de
nous est une forme d’abstraction de ce procès, mais une



abstraction bien réelle, renvoyant à un niveau spécifique
d’existence et de conscience. Nous naissons et mourons seuls,
en rejoignant puis en quittant la scène de ce procès
d’exosomatisation.

Ce procès n’est toutefois pas d’une continuité absolue, et ce
de deux façons. Il a connu et connaîtra encore de multiples
ruptures, chaque fois qu’une société ou un groupe
s’effondrent. Le cas exemplaire pour les Occidentaux est la
chute de Rome. Sur une période de deux siècles, avec des
conséquences très variables géographiquement, la chute de la
partie occidentale de l’Empire a vu des modes de vie, une
organisation sociale et politique et des savoir-faire disparaître.
Par exemple, dès après le sac de Rome en 410, les bateaux ne
parviennent plus dans le sud de l’Angleterre. La monnaie, les
tuiles romaines et autres constructions civiles en pierres
disparaissent de l’île 27. Pour nous, à l’avenir, sous la pression
du changement climatique en cours, des régions entières
pourraient devenir impropres à l’habitation humaine en raison
d’une accumulation de chaleur et d’humidité saturant les
capacités de régulation thermique du corps humain. L’autre
discontinuité renvoie aux inégalités qui structurent la plupart
des sociétés depuis au moins le Néolithique. Ce n’est pas ici
seulement la division sociale du travail, pour l’essentiel
coextensive au procès d’exosomatisation, qui est en cause,
mais le fait que les aménités qu’une société peut offrir ne
bénéficient qu’à un petit nombre d’individus. Même au sein de
sociétés hiérarchisées, les situations peuvent varier fortement.
À l’apogée de l’Empire romain, une certaine forme de confort
(vaisselle de formes variées et colorée, possession d’esclaves)
est relativement répandue. Pour nous, les Trente Glorieuses
ont connu une diffusion très large, au sein du monde
occidental, d’éléments évidents de confort et de bien-être 28. De



là, d’ailleurs, l’attachement des populations aux progrès, et
même au Progrès, qui semble alors avoir connu un
commencement partiel de réalisation.

Revenons à l’empowerment. L’efficacité technique se
traduit souvent en permettant à un seul être humain de se
substituer au travail de plusieurs individus. Ce n’a pas toujours
été le cas. Un marteau est plus efficace qu’une pierre, un arc
plus performant qu’un lancer à la main, mais il y a toujours
besoin de quelqu’un pour tenir le marteau ou bander l’arc. Un
tracteur remplacera des bœufs ou des chevaux mais non
l’agriculteur. La mécanisation a longtemps obéi à cette logique
en diminuant le nombre d’opérateurs, en exigeant parfois leur
montée en compétence. Mais désormais, la conjonction des
deux types d’exosomatisation est en train de changer la donne.
Toutes les tâches qui se caractérisent par la répétitivité,
qu’elles soient manuelles ou intellectuelles, sont susceptibles
d’être automatisées à moindre coût : montage d’un objet,
interprétation de clichés médicaux et diagnostic afférent,
recherche de documents, consultation de la jurisprudence,
rédaction de contrats standards, conduite de véhicules,
surveillance de sites… En exagérant à peine, les tâches ne
comportant pas une part de répétitivité sont rares et
exceptionnelles. Sont ainsi susceptibles d’être automatisées la
plupart des tâches humaines, à l’exception de celles des
programmeurs et autres concepteurs d’algorithmes. Dès lors,
le procès d’automatisation s’emballe. De l’empowerment
d’individus pour des tâches données, on passe à la substitution
de procédés mécaniques à des séquences d’action de plus en
plus complexes, et à terme à de véritables savoir-faire. Il ne
s’agit plus d’améliorer un savoir-faire, mais de le remplacer.
Le véhicule autonome, par exemple, n’implique pas moins de
chauffeurs, mais plus un seul chauffeur. Un automate-maçon



remplace un maçon. Tout un pan du développement
technologique consiste en effet à analyser des tâches et les
savoir-faire humains qui les réalisent, et des tâches non
nécessairement professionnelles, pour en dégager des
algorithmes, des procédures de résolution d’un problème ou
d’effectuation d’une tâche donnée, afin de les reproduire, et
souvent d’une façon plus performante.

Prenons le cas de l’analyse des clichés médicaux
concernant un type de cancer rare. La machine en analysera un
nombre qu’aucun médecin ne visionnera jamais et sera pour
cette raison plus performante. En ce sens-là, elle le remplace
bien, et pourquoi ne pas se contenter dans tel ou tel hôpital de
généralistes orientant les lectures de diagnostic vers les
programmes appropriés ? Les traitements ou les préconisations
d’intervention pourraient fort bien être automatisés. Quid alors
de la formation des médecins ultérieurs ? Ils n’apprendront
plus, si ce n’est durant leurs études, à lire et à diagnostiquer
ces clichés. Il me semble difficile de ne pas y voir une perte de
savoir. Autre exemple : plus personne ou presque ne sait
allumer un feu en frottant des bâtons ! Et alors ? Nous
disposons aujourd’hui de multiples moyens d’y parvenir.
Certes, mais il s’agissait d’une activité de base pour en
entreprendre d’autres. Avec la médecine et l’exemple évoqué,
il y a en revanche une diminution plutôt qu’une augmentation
de capacité.

Changeons d’échelle pour imaginer maintenant un monde
où la plupart des tâches répétitives sont automatisées et où les
emplois salariés auront fondu comme neige au soleil. Est-ce
pour autant un monde de rêve ? Qu’on me permette d’en
douter. Les activités professionnelles sont une source de lien
social, de valorisation et de fierté, d’occupation, d’organisation
du temps et de l’existence, elles donnent sens. Certes, elles



peuvent aussi se transformer en cauchemar quand elles sont
trop enchâssées mécaniquement, comme ce fut autrefois le cas
de la taylorisation et du travail à la chaîne. Mais si l’on se
tourne vers ceux qui sont condamnés au chômage, l’aspiration
est toujours le retour à l’activité 29. L’inactivité apparaît en effet
comme une trappe à pauvreté, et plus encore
psychologiquement destructrice 30. La solution avancée est
alors celle d’un revenu de base inconditionnel, ce qu’on
appelait encore récemment un revenu d’existence ou une
allocation universelle. Mais on ne voit guère en quoi
l’inactivité (au sens de l’absence d’emploi salarié) attachée à
un revenu automatique amènerait les populations à construire
une contre-société émancipée de toutes les turpitudes qui
accompagnent aujourd’hui la pauvreté. L’oisiveté des citoyens
romains les conduisait davantage vers les jeux du cirque et un
théâtre éminemment grossier qu’à devenir des émules de
Lucrèce ou de Cicéron. Et l’industrie du divertissement
appuyée sur le web exerce aujourd’hui une attractivité
autrement puissante que les organisateurs de spectacles
romains. L’idée qu’il suffirait d’une mesure comme le revenu
de base inconditionnel pour insuffler un changement
anthropologique rappelle furieusement l’attente marxienne
d’une métamorphose du genre humain grâce à la seule
suppression de l’appropriation privée des moyens de
production.

En outre, le marché des automates et des algorithmes en
tous genres s’apprête à investir le quotidien. Tel est l’intérêt à
déployer un réseau comme la 5 G, qui va permettre
d’augmenter très sensiblement la quantité d’informations en
circulation. Nous pourrions, avec de multiples objets
connectés, nous en remettre à des automatismes divers pour
toutes sortes de comportements quotidiens. Nous menacerait



alors un devenir à la Wall-E, celui de gros lards hilares et
avachis devant des écrans dispensant des divertissements
débiles. N’oublions pas qu’un cerveau nu n’est rien et que
nous ne sommes que ce que nos exercices et notre
environnement nous permettent. Les tâches répétitives, si nous
les considérons avec un minimum d’extension, ne nous
abêtissent nullement ; elles exercent au contraire nos capacités
mentales et constituent le palier indispensable pour prétendre
les dépasser.

En réalité, la logique qui préside à l’actuel développement
technologique ne vise en rien quelque élévation du genre
humain. Elle répond plutôt à un objectif purement économique
de suppression des emplois pour la rentabilité accrue du
capital d’un petit nombre. Ce faisant, nous risquons de
redoubler les affres du Néolithique, à savoir de nous engager
dans une voie débouchant sur une restriction du spectre
d’expériences de l’immense majorité de l’humanité. Que l’on
songe au contraste entre la gamme d’expériences d’un
chasseur-cueilleur du Paléolithique, exerçant son intelligence à
décrypter à chaque chasse un milieu foisonnant d’indices, à
exercer ses talents à diverses activités artisanales, tutoyant les
esprits, s’adonnant à des rites communautaires et des jeux, en
communion avec la vie végétale et animale… et un fellah de
pharaon, à la vie aussi courte qu’hideuse, harassé de besognes
et d’impôts, crevant à la construction du tombeau de
pharaon… Nous menace ainsi une seconde déchéance de
souveraineté, non plus politique, mais bien anthropologique,
cette fois, nous conduisant de l’animal humain inséré à
merveille dans son milieu – ou ce qu’il en reste – à un individu
assisté à tel point que ses aptitudes s’étioleraient. Se produirait
alors comme un immense Alzheimer collectif.



Un autre usage de l’intelligence artificielle reste possible.
Je songe ici à une start-up ayant mis au point un système
permettant de décrypter la structure sémantique d’un texte
théorique plutôt riche et autorisant d’identifier sur le web
d’éventuels textes apparentés. On retrouve ici un véritable
empowerment. Impossible de repérer sans ce moyen les textes
apparentés dans l’immense bibliothèque globale. Mais
l’exercice serait absolument inutile sans la lecture et la
réappropriation bien humaine desdits textes apparentés. La
technique est alors le moyen d’une production intellectuelle
supplémentaire.

Enfin, ce scénario du développement numérique tous
azimuts néglige un obstacle de taille, c’est qu’il n’est sur Terre
ni l’énergie, ni les matériaux nécessaires à son
accomplissement.

*

On n’arrête pas le progrès… En sommes-nous si sûrs ? La
dynamique de transgression des limites planétaires et celle de
la consommation de ressources sont telles, qu’elles ne
sauraient être indéfiniment prolongées. Ce sont plutôt des
effondrements en cascade qui nous attendent. Et comme il ne
saurait y avoir de conception équilibrée et finalisée en
direction d’un authentique accroissement du bien-être général
sans contrôle du marché, cet équilibre appelle à son tour le
retour d’un État authentiquement démocratique ou de toute
autre organisation démocratique, réflexive.



CHAPITRE 3

Menace écologique versus
souveraineté économique

Nous nous sommes débarrassés du mirage du Progrès et
avons remis à leur place, plus modeste et ambivalente, les
progrès. Nous avons cherché à éclaircir le concept de
souveraineté et nous nous savons au cœur d’une dynamique
descendante nous conduisant à une accumulation de nuages
plus noirs les uns que les autres 1. Dès lors, nous n’avons
d’autre choix que de poser la question de l’écologisation de la
société en l’état. À quelles conditions écologiser la société ?
La plus importante est le resserrement des inégalités, qui
repose la question par excellence de la philosophie politique :
la compatibilité entre le principe de l’égalité politique et la
division sociale du travail avec son cortège d’inégalités. Nous
serons amenés à envisager une troisième forme de déchéance
de souveraineté à considérer toutefois, à la différence des deux
autres, en bonne part. Nous n’avons semble-t-il d’autre choix,
pour continuer à vivre sur Terre, que d’en rabattre quant à nos
prétentions économiques, ce qui signifie très concrètement
déchoir d’une certaine souveraineté économique. Pour ce faire,
nous allons repartir de la question du populisme, effleurée au
commencement de ce livre

Populisme et démocratie



La catégorie de populisme n’est pas stabilisée, mais s’il
fallait se refuser à employer toutes les catégories instables, le
discours politique s’en verrait profondément appauvri. Dans
ses Écrits logiques 2, Gottlob Frege discerne dans le mot
« peuple » un exemple particulièrement caractéristique de
signe doté d’un sens, mais dépourvu de référence. En d’autres
termes, le signe « peuple » ne permet pas de discerner et de
désigner une catégorie particulière d’individus, d’où des
usages troubles et confus, utiles aux manipulateurs de foules.
L’usage populiste contemporain de ce mot est cependant autre.
La confusion sémantique permet d’identifier au « vrai » peuple
ceux qui se reconnaissent dans l’appel au peuple du leader
populiste – Mélenchon ou Le Pen en France, Salvini en
Italie, etc. – et d’en exclure les autres. Aux yeux des
républicains d’outre-Atlantique, par exemple, les démocrates
ne peuvent légitimement gouverner ; quand ils accèdent au
pouvoir, il convient de déployer tous les moyens
institutionnels possibles pour les contraindre à l’exercer le
moins possible : shutdown budgétaire, impeachment, plus
récemment nomination d’un juge à la Cour suprême parce que
virulemment antidémocrate, etc. Autant de détournements
ultra-partisans d’instruments existants.

Dès lors, le populisme relève d’une logique de l’opposition
du nous aux autres. Il n’est pas à cet égard sans liens avec
l’usage du registre sémantique de la lutte des classes, destiné à
délégitimer l’opposition majorité/opposition au sein des
démocraties représentatives libérales classiques, à cette
différence près que la dynamique populiste se veut rassembler
de façon majoritaire dans le cadre d’un processus électoral.
Ceux qui ne se reconnaissent pas dans le peuple ainsi désigné,
ne sont pas tant des adversaires que des ennemis – du peuple,
précisément. Remarquons que le triomphe du néolibéralisme



et sa promotion du Tina, there is no alternative, n’ont pas pour
rien précédé le populisme et les démocratures, ou démocraties
illibérales. Ils ont les premiers incarné le règne de la logique
de l’Un hostile au multiple, pourtant consubstantiel à l’idéal
démocratique.

S’oppose en effet totalement aux uns et aux autres l’usage
authentiquement démocratique de la catégorie de peuple,
inséparable de la catégorie du multiple. Pour autant qu’il est
intrinsèquement pluriel, le peuple n’est pas identifiable. Il ne
se laisse pas approprier. Le peuple n’existe formellement que
lors des élections et il ne s’exprime alors que divisé, réparti
entre majorité et opposition, ou toute autre forme plus élaborée
de répartition des préférences. Et même lorsque l’on dit, à
propos d’un vote majoritaire, que le peuple s’est exprimé, ce
n’est pas une substance, mais le résultat d’une procédure, dont
le résultat est par définition évolutif et variable. Majorité et
opposition incarnent des sensibilités opposées qui traversent le
même et unique peuple. Aucune partie, aucun mouvement ne
peut prétendre l’incarner en totalité. C’est pourquoi il n’est au
sein du peuple que des adversaires, et non des ennemis, pour
un combat à jamais interminable. Tel est le pendant populaire,
du côté du peuple, de l’impossibilité pour les gouvernants
d’incarner le pouvoir, lieu vide et non appropriable tel que
décrit par Claude Lefort 3.

Hegel, Marx, l’État et nous

Le retour en force de l’inspiration marxiste depuis la crise
de 2008 ne nous aide guère dans notre appropriation de la
démocratie. Marxisme et démocratie n’ont jamais fait bon
ménage, en raison essentiellement de la prétention à la
scientificité du matérialisme dialectique. S’il y a en effet une
science du devenir des sociétés, à quoi bon alors le suffrage



universel, lequel présuppose un pluralisme insurmontable des
valeurs et des opinions ? Sur le plan du rôle de l’État, le
devenir des démocraties libérales représentatives au XXe siècle
semblait avoir donné raison à Hegel contre Marx 4. C’est du
moins ce que l’on pouvait penser dans les années 1980. Il n’en
va plus simplement ainsi et repartir de cette querelle nous
permet de mieux comprendre ce qu’on peut ou non attendre de
l’État, et à quelles conditions.

Pour Hegel, schématiquement, il revenait à l’État, conçu
comme un tiers surplombant la société civile et la
transcendant, d’empêcher l’implosion de la société en proie à
de profondes contradictions, au premier chef celle entre riches
et pauvres. Pour Marx, au contraire, l’État n’était que
l’instrument au service de la domination de la bourgeoisie sur
le reste de la société. La transformation de la société ne
pouvait être qu’immanente, impulsée par le développement
même des forces productives, lequel ne pouvait que déboucher
sur l’avènement révolutionnaire de la dictature du prolétariat,
seul apte à conduire le développement terminal des forces
productives.

Selon Hegel, le sujet n’est pas l’État en lui-même, mais les
relations que celui-ci noue à la société civile, à savoir
l’ensemble des citoyens pour autant qu’ils produisent,
échangent et consomment des biens et services. Hegel reprend
en partie les acquis de la pensée économique classique
naissante et de l’homo œconomicus. La société civile lui
apparait en revanche nécessairement traversée par de fortes
contradictions. Il en va ainsi car elle est par nature rivalité,
compétition et conflit. L’état de nature cher à la philosophie du
contrat ne précède pas la société civile, mais il l’accompagne.
À la différence des économistes (Smith, Ricardo), Hegel
n’entretient aucune illusion à l’égard de la vie économique, et



donc du marché. Nous sommes loin avec lui de l’article 4 de la
Déclarations des droits de l’homme et du citoyen évoqué plus
haut. La société civile est violente et c’est précisément ce qui
assure son dynamisme.

Hegel distingue trois plans où se déploient les
contradictions internes à la société civile : 1) la rivalité entre
les individus au sein d’une même profession, ce que nous
appelons concurrence ; 2) la compétition entre les diverses
professions pour la captation de la richesse maximale et la
suprématie économique ; 3) le conflit entre les riches et les
pauvres, les riches tendant à être toujours plus riches et partant
moins nombreux, et les pauvres toujours plus pauvres et plus
nombreux. En d’autres termes, la société civile est en proie à
des déchirements permanents qui en constituent le cours
normal ; ils sont coextensifs à son dynamisme productif. Elle
vit ainsi sous la menace permanente de l’éclatement. À la
différence de Smith, Hegel ne postule nullement, avec le
marché, l’existence d’un mécanisme d’équilibre par
compensations automatiques. La solution à ces crises
récurrentes ne peut nullement venir de la réalité économique
elle-même. Seule une instance transcendante à la société
civile, l’État, peut l’empêcher de se déchirer, voire d’éclater.

Pour Hegel, l’État est la puissance souveraine dont le rôle
est de veiller au maintien du dynamisme des forces
économiques tout en les empêchant de se détruire
mutuellement. Il se légitime ainsi par son action organisatrice
et pacificatrice. Il doit s’incarner, d’où le recours à la
monarchie héréditaire qui n’a d’autre fonction. La rationalité
de l’État s’exprime au travers d’une Constitution,
historiquement et territorialement adaptée, qui s’impose à tous.
L’État exprime sa rationalité au travers d’une administration
dont les membres sont recrutés en fonction de leurs



compétences. Il consiste même en une hiérarchie de
fonctionnaires qui organise et planifie l’intérêt général, discute
pour ce faire avec les représentants des professions afin de
dégager des ententes et compromis.

Ainsi comprise, la forme de l’État est aux yeux même de
Hegel passagère, nécessairement vouée à disparaître. La raison
en est l’existence de ce que Hegel nomme das Pöbel (la
populace), à savoir la masse des pauvres engendrée par
l’amorce d’industrialisation qui marque la société allemande
de la fin du premier quart du XIXe siècle. Cette masse, compte
tenu de sa condition, apparaît à Hegel comme inorganique,
privée de « tous les avantages de la société », et ainsi rendue
étrangère aux valeurs qui sont celles de la société civile. Elle
est l’incarnation de la négativité, de la destructivité à l’œuvre
au sein de la société civile. Elle annonce par là-même
l’inaboutissement du présent et l’État futur, celui qui rendra
possible la reconnaissance de tous par tous au sein de la
société civile, qui parviendra à contenir et pacifier les rivalités,
sans pour autant les annihiler. Il faut ajouter à cela la
multiplicité d’États individuels et l’état de guerres potentielles,
voire actuelles, qui règne entre eux. C’est une autre marque de
la négativité à l’œuvre, annonciatrice de futures médiations
rationnelles entre les États.

Marx quant à lui n’a nullement discerné dans les Principes
de la philosophie du droit de Hegel les prémices d’un état
nouveau de la société, mais la justification d’un ordre présent
injuste, l’ordre bourgeois. Il y dénonce une construction
abstraite laissant échapper les vrais rapports de force. Il met en
cause par exemple la neutralité des fonctionnaires, qui lui
paraissent appartenir à la société civile et y posséder des
intérêts particuliers. La séparation de l’État et de la société
civile n’est à ses yeux qu’un leurre, les gouvernants et autres



fonctionnaires entretenant nécessairement un lien avec la
richesse foncière et le capital industriel et commercial.

Pour Marx, l’État ne jouit donc d’aucune autonomie. Il
n’est qu’une « superstructure juridique et politique » découlant
de la structuration économique de la société. Il n’est rien
d’autre que l’instrument par lequel la bourgeoisie assure sa
domination sur la société ; il est donc voué à disparaître avec
le dépassement des rapports de production qui l’ont engendré.
Une société réconciliée avec elle-même n’a nul besoin d’un
instrument de coercition – d’un État.

Nuançons, maintenant. Marx semble bien avoir reconnu
deux types d’État, et partant deux approches de l’État. La
première est totalement réductionniste : l’État ne dispose
d’aucune épaisseur, il n’est que l’effet mécanique d’un type de
rapports de production. Tel serait selon Marx le cas aux États-
Unis. Mais pour des pays comme la France ou la Prusse, au
passé féodal, il reconnaît une indépendance relative de leur
État respectif.

Force est de constater, si nous arrêtons l’horloge historique
aux années 1980, que l’histoire a donné raison à Hegel contre
Marx.

Pour commencer, tous les éléments constitutifs de l’analyse
marxienne des sociétés industrielles se trouvent explicitement
chez Hegel, même s’ils n’y jouent pas le rôle central qu’ils
exerceront pour Marx. À cette différence près que, pour Hegel,
il revient à l’État, et donc au gouvernement, tiers en surplomb
au-dessus de la société civile, de dépasser le présent et ses
dangers ; alors que, pour Marx, il incombe à la pratique
révolutionnaire des masses, guidée par le matérialisme
historique, de dépasser le présent du dedans même de la
société.



Hegel a le premier relevé le caractère abstrait du travail
parcellaire industriel. La mécanisation des tâches, leur
réduction à des séquences étroites et reproductibles, les rend
étrangères à la liberté (§ 198 5). Le machinisme industriel
produit une classe encore plus pauvre, déshumanisée, opposée
à une minorité de plus en plus restreinte et riche (§ 243, 244 et
245). Advient ainsi un nouveau type humain, « l’homme
aliéné, l’homme sans morale, sans foi, sans formation, sans
métier, sans honneur, sans famille, l’homme qui cesse d’être
libre et citoyen à partir du moment où il est obligé de vendre
tout son temps 6 » (§ 67 : « Par l’aliénation de tout mon temps
de travail et de la totalité de ma production, je rendrais un
autre propriétaire de ce qu’il y a de substantiel, de toute mon
activité et réalité, de ma personnalité »). L’écart entre la masse
croissante des pauvres et la minorité des riches débouche sur
un déséquilibre entre consommateurs potentiels et produits
disponibles (§ 245). Apparaissent ainsi des crises de
surproduction. Ce déséquilibre rend nécessaire la colonisation
(§ 246). Surtout, il y a là un danger permanent pour la société
et l’État (§ 319 – Remarque).

Les grands thèmes de la pensée marxiste – les
contradictions de la société bourgeoise, la condition
prolétarienne, la violence sociale – figurent bel et bien dans les
Principes de la philosophie du droit. Diffère en revanche
totalement la solution proposée. Pour Hegel, l’issue de la crise
ne peut que provenir de l’État, organe séparé du pouvoir
politique, tiers transcendant pacificateur. Instrument de la
pensée rationnelle, l’État est au-dessus de la société, et donc
indépendant. Il est le seul à pouvoir in fine garantir à chacun la
reconnaissance de sa dignité et sa satisfaction. Pour Marx, en
revanche, le dépassement des contradictions internes à la
société civile ne peut être qu’immanent. Le tiers transcendant



les parties en opposition n’est qu’un leurre. Seul le
changement des rapports de production sous la pression des
masses dans le cadre de la lutte des classes peut dépasser l’état
actuel de la société bourgeoise. Il résultera de ce dépassement
le dépérissement de l’État, simple effet mécanique des
rapports de production capitalistes.

À ma première lecture d’Éric Weil et de Claude Lefort,
dans les années 1980, il apparaissait très clairement que
l’histoire avait tranché. Elle avait donné raison à Hegel contre
Marx. La suppression de l’appropriation privée des moyens de
production, la disparition des mécanismes de marché,
autrement dit la construction d’une infrastructure socialiste,
n’avaient nullement débouché, plusieurs décennies après leur
avènement, sur l’anéantissement de l’appareil d’État. Était
même apparue au sein de la société soviétique une hyper
structure étatique autrement répressive que les États bourgeois
contemporains de Marx. En revanche, au sein des démocraties
représentatives occidentales, l’intervention de l’État, sous les
pressions syndicales et sociales, avait fait disparaître la
condition prolétarienne. Les conflits sociaux, alors qu’ils
n’avaient pas droit de cité dans l’ex-monde soviétique, n’ont
en effet cessé de faire l’objet de la médiation conciliatrice de
l’État. Il en a résulté, à la croisée de la pression sociale
organisée et de l’intervention de l’État, la reconnaissance du
droit de grève et la construction du droit social. La société
civile a donc bel et bien été relativement pacifiée et les
contradictions les plus fortes ont bien été réduites.

Autre leçon importante, tirée par Claude Lefort : la
séparation société civile/État est tout sauf un leurre, même si
évidemment elle n’est pas cristalline. Elle est la condition sine
qua non de toute authentique démocratie. Les régimes
totalitaires en ont administré la preuve en se distinguant



précisément par l’« imbrication dans la politique de
l’économique, du juridique, du culturel 7 ». Le Parti
communiste tend à s’identifier à la société et à l’État, rendant
invisible la ligne qui les sépare. Dès lors, l’appareil d’État –
 l’administration – perd toute indépendance par rapport au
pouvoir politique. Tous les secteurs de la société civile – le
travail du médecin, de l’ingénieur, du pédagogue, etc. – sont
également soumis à l’autorité politique. Les règles qui assurent
la neutralité rationnelle des différents secteurs de
l’administration sont annihilées, l’autonomie des acteurs de la
vie civile est niée au bénéfice de l’intervention imprévisible
(sans règles) de l’autorité centrale. L’État de droit – au sein
duquel les gouvernants comme les gouvernés sont assujettis à
la loi, clairement circonscrite –, le lieu du pouvoir qu’il
ménage – « lieu vide, impossible à occuper, tel que ceux qui
exercent l’autorité publique ne sauraient prétendre se
l’approprier 8 » –, disparaissent au profit d’une autorité
politique fortement personnalisée, livrée à elle-même et
prétendant incarner la société. S’identifiant au peuple, inspiré
par la volonté de créer un espace social homogène, sans
conflits, le Parti, maître de l’État, récuse la validité de normes
juridiques transcendantes (celles-là même constitutives de
l’État de droit). Le Parti-État rejette ces règles qui construisent
le point de vue de l’universel, un point de vue supérieur aux
intérêts particuliers et contradictoires des différentes
composantes de la société civile. Il rejette tout autant
l’existence d’ordres normatifs différents, ceux du pouvoir, de
la loi, de la connaissance, de la culture. À la différence de
l’État de droit, distinct de la société civile, l’État totalitaire
dénie les différences et contradictions inhérentes à la vie
sociale et économique, et c’est pourquoi il est tyrannique.



Quarante ans après les années 1980, qu’en est-il ? Première
surprise : la réduction de la différence État/société civile ne
s’opère par simplement par le haut, par résorption étatique de
la société civile, mais aussi par le bas, par aspiration de l’État
par le marché. Michael Walzer évoquait dès 1983 l’hypothèse
d’un « impérialisme de marché 9 », mais Claude Lefort ne
semble pas l’avoir vu venir. Tel est ni plus ni moins le
programme néolibéral réduisant les États à de simples agents
économiques au sein d’un marché globalisé, instillant l’esprit
étroitement marchand dans toutes les sphères de la société 10.
Nous avons vu également avec les travaux de Julia Cagé
comment l’esprit marchand, via la Cour suprême, a détruit le
financement public de la vie politique en transformant pour
partie les résultats des élections en biens que l’on achète. Cet
esprit totalitaire par le bas est certes moins spectaculaire
qu’une bonne vielle dictature sanguinaire, mas il est autrement
efficace. En termes de bilan macabre, s’il est loisible en grande
partie d’imputer à l’organisation néolibérale du monde et à son
obsession commerciale les dégradations écologiques en cours,
les bonnes vieilles dictatures pourraient effectivement
apparaître in fine terriblement inefficaces. Les morts
pourraient en effet se compter par centaines de millions au
cours du siècle, pour des raisons de famine et de maladies en
vertu conjointe de l’effondrement du vivant et du changement
climatique, sans compter d’éventuels conflits militaires.

Deuxième surprise : là où l’on s’attendait à un surcroît de
rationalité à l’intérieur des nations comme entre elles, aussi
bien pour Hegel que pour Marx, c’est le contraire qui s’est
produit. Au lieu de la pacification rationnelle des rapports
sociaux et de la recherche de l’intérêt général, c’est à un
réensauvagement de la société auquel on assiste. La violence
des discours comme celle des rapports sociaux augmentent, les



inégalités s’accroissent, les SDF envahissent l’espace public,
la santé publique et l’espérance de vie moyenne se tassent, si
elles ne régressent. Le payer/ne pas payer envahit tous les
secteurs de la vie sociale, y compris la connaissance : ce sont
les grands groupes industriels de l’agrochimie qui définissent
les protocoles « science based » de l’évaluation des risques
qu’ils génèrent ; la recherche publique disparaît à l’avantage
de partenariats public-privé qui n’ont d’autre finalité que de
produire des biens et services destinés au marché. Le
commerce est l’alpha et l’oméga de toute considération,
dussions-nous mourir dans un désert minéral surchauffé. Et ce
n’est guère plus flatteur entre les nations. Le soixante-dixième
anniversaire de la Déclaration universelle des droits humains
n’a pu être fêté et ces droits ne seraient plus aujourd’hui
acceptés par l’actuelle assemblée des nations. Les accords de
limitation de la course aux armes nucléaires sont violés ou
dénoncés. Les États-Unis et la Russie sont désormais
officiellement sortis du traité sur les forces nucléaires à portée
intermédiaire INF (Intermediate-Range Nuclear Forces) signé
en 1987. Les États-Unis étaient sortis en 2001 du traité ABM
sur la limitation des systèmes de missiles antimissiles datant
de 1972. Les armes nucléaires se disséminent et un conflit y
recourant n’est malheureusement plus une hypothèse
absurde 11.

Cet état de fait contredit-il l’optimisme rationaliste de
Hegel ? En un sens oui, mais en même temps c’est là une
forme de confirmation par l’absurde de la validité de sa
compréhension de la nature intrinsèquement conflictuelle de la
société civile, et de son appréhension des relations nouées
entre État et société civile. L’état actuel du monde, aussi
pitoyable que dangereux, constitue un démenti cinglant de la
foi des économistes dans les automatismes associés au marché,



ceux de la main invisible, de l’allocation optimale des
ressources, jusque dans leur fondement mandevillien. Non, les
vices privés ne produisent pas nécessairement des vertus
publiques. Une société où le vice est encouragé par une théorie
économique prétendument étrangère à toute considération
morale, est une société injuste, vouée à l’appât du gain jusqu’à
s’exposer à un danger mortel. Le défaut de l’État rationnel –
 l’impuissance à laquelle il a été réduit – débouche sur le
comble de l’irrationalité. Un demi-siècle de néolibéralisme
donne manifestement raison à Hegel : un marché sans
encadrement rationnel est une catastrophe, de même qu’un
siècle de démocratie bourgeoise et soixante-dix ans de
communisme avaient donné tort à Marx.

Nous avons évoqué plus haut le substrat collectif de nos
individualités. C’est le fondement de ce que nous avons appelé
une souveraineté implicite. Or, force est de constater que le
néolibéralisme est là encore très fort, au moins aussi fort que
son alter ego le communisme – peut-être plus encore. Il a bel
et bien forgé un type humain à sa mesure, guère plus flatteur
que le portrait d’homo sovieticus que Zinoviev pouvait en son
temps brosser 12. Et à des titres divers, nous n’y échappons pas
totalement, tous autant que nous sommes. De ceux qui étalent
la banalité de leur soi sur les réseaux sociaux à ceux qui
pratiquent un consumérisme forcené, ignorant tout des
questions écologiques, prêts à faire sauter la planète pour un
énième voyage de plaisir au bout du monde, éructant contre
quiconque leur en fait la remarque, le portrait est aussi facile
qu’inutile et fastidieux.

Je ne peux m’empêcher toutefois de relever un phénomène
étonnant, révélateur de l’époque : la persistance du credo
climato-sceptique après une multiplicité d’études confirmant
la dérive climatique, et même désormais une preuve par les



sens, à savoir des canicules à répétition, touchant de vastes
zones sur Terre. Et comme la grande presse continue à
dispenser des élucubrations en la matière 13, il existe à n’en pas
douter un public ad hoc, gourmand de dénégation climatique
et qui en redemande. Les réactions de nombre de députés à la
visite au Parlement français de Greta Thunberg le 23 juillet
2019 mériteraient d’ailleurs de figurer aux Guinness réunis de
l’ignominie, de la bassesse et de l’imbécillité la plus crasse. Je
ne vois guère que des phénomènes comme l’amour du peuple
soviétique pour le Petit Père des peuples, en dépit de décennies
d’ignominies staliniennes 14, ou l’attachement des Chinois pour
Mao 15, le plus tordu peut-être de la galerie des dictateurs du
XXe siècle, pour atteindre un niveau comparable de paradoxe
mental et cognitif. Mais là où le néolibéralisme est beaucoup
plus fort que le communisme, c’est d’avoir su rendre la vérité
indifférente ! La Pravda n’aurait pas résisté à la concurrence
du New York Times. Le système soviétique, comme le système
chinois aujourd’hui, devait dépenser une énergie folle pour
suturer en permanence toutes les failles possibles du contrôle
informationnel. En revanche, tous les rapports du Giec ou de
l’IPBES n’infléchiront pas d’un cheveu la posture d’un
climato-sceptique, lequel se nourrit de la vérité, exige de
multiples rapports scientifiques pour mieux les vomir et les
dénier. Ce sont ses ennemis intérieurs, ils nourrissent et
entretiennent son métabolisme psychologique et électoral.

Autre curiosité, le fait qu’arrivent désormais au pouvoir,
plus ou moins en même temps, des individus de facture
semblable, dans feu le camp occidental, l’empire du Milieu
aussi bien qu’en Russie. La chose n’est pas nouvelle. Les
dirigeants de la guerre froide, de part et d’autre du détroit de
Béring, étaient les produits d’institutions codées polissant un
type de cadre d’où pouvaient être issus les dirigeants.



Aujourd’hui, Donald Trump et Vladimir Poutine n’ont plus
rien à voir avec les élites d’antan. Aucun n’est passé par
quelque grande école ou institution d’élite. L’un et l’autre sont
des manières de mafieux, à cette différence que l’un est parti
de rien alors que l’autre n’a eu qu’à préserver un héritage
confortable. Et cela se voit. L’un est aussi vantard que stupide,
alors que l’autre assène coup après coup sur la scène
internationale. Poutine a été formé, si l’on en croit Françoise
Thom 16, à la seule école qu’ait léguée le communisme, à
savoir le goulag. Y régnait une hiérarchie sommaire, celle des
maîtres et des esclaves. Poutine l’a étendue à la société russe
et s’essaie au-delà de ses frontières. Le dernier venu, Xi
Jinping, n’est pas moins redoutable. Fils d’un dignitaire de très
haut rang à la cour de Mao accusé de trahison et banni, il est
l’héritier parfait. Il s’est fait reconnaître empereur à vie et est
en train d’instaurer la dictature la plus high-tech qui ait jamais
existé, à grands renforts de reconnaissance faciale, de contrôle
algorithmique généralisé et de notation de la population. Et
combien de temps nous reste-t-il pour ne pas exploser la cible
que s’est fixée la communauté internationale pour réduire les
émissions mondiales de gaz à effet de serre ?

En dépit des développements tardifs de Marx sur la rupture
métabolique entre ville et campagne – d’autres textes de Marx
et Engels témoignent d’une sensibilité pré-écologique 17 –, il
n’en existe pas moins une contradiction fondamentale entre la
pensée écologique et la pensée marxienne aussi bien que
marxiste, consubstantielle à l’idée de limite dans nos relations
à la nature. Elle concerne tout particulièrement l’affirmation
marxienne du principe d’une domination technique sans
réserve de la nature, ce qui suppose un essor sans limites des
flux d’énergie et de matières au sein de la biosphère. Est très
présente au cœur de l’œuvre de Marx, l’idée qu’il convient de



pousser à son terme le développement des forces productives,
afin de surmonter aussi bien la rareté que sa conséquence, la
nécessaire division conflictuelle du travail social et productif.
Autrement dit, la contradiction est frontale entre l’affirmation
d’un développement sans limites des forces productives et
celle de limites inhérentes au système-Terre.

Démocratie, principe de l’égalité
politique, division sociale du travail

et inégalités

Nous touchons à l’un des problèmes centraux de la
démocratie à l’heure du néolibéralisme. Les inégalités
économiques, les différences de moyens qu’engendrent les
différences de fortune, vont-elles permettre de détourner, voire
d’annihiler l’égalité démocratique et ses effets potentiels ?
Cette question est plus décisive encore aujourd’hui qu’elle ne
l’était traditionnellement, compte tenu de l’importance des
moyens d’information et de leur dimension économique.

Rappelons une première incompatibilité : celle qui existe
entre les inégalités sociales et l’écologisation de la société.
Comme a pu le mettre en évidence le modèle Handy 18, des
inégalités sociales très prononcées, même sans atteintes à
l’environnement, suffisent à provoquer l’effondrement d’une
société. Mais le schéma le plus courant est celui d’inégalités
sociales qui débouchent sur une forte dégradation de
l’environnement, laquelle tire alors l’ensemble d’une société
vers l’abîme. Il n’y a en effet aucune raison, au sein d’une
société aux écarts de revenus relativement resserrés, que
l’ensemble des consommations croissent rapidement. On
évoquera le contre-exemple des Trente Glorieuses en Europe,
avec un accroissement très important du standard général de
consommation. Certes, mais il s’agissait d’économies de



rattrapage par rapport aux standards américains d’avant-
guerre, et même si les écarts de richesses restaient
relativement raisonnables, ce sont les consommateurs des plus
riches qui tiraient, mimétiquement, le reste de la société. Autre
difficulté : des écarts de richesses importants rendent quasi
impossible le recours aux incitations financières écologiques.
Ces dernières touchent alors lourdement le pouvoir d’achat des
plus pauvres alors qu’elles ne font qu’effleurer celui des plus
riches. Telle a été l’un des enseignements du mouvement des
Gilets jaunes et de leur refus de la taxe carbone.

Dans la tradition de la philosophie politique, il est trois
manières de traiter la question de l’égalité politique en
contexte d’inégalités socio-économiques. La première est celle
de Rousseau. Seul un faible développement de la division
sociale du travail peut permettre la construction d’une société
d’égaux. Ce sont alors les citoyens paysans et horlogers des
montagnes suisses. « Dès qu’il a fallu des hommes pour fondre
et forger le fer, il fallut d’autres hommes pour nourrir ceux-
là », écrit Rousseau dans le Discours sur l’inégalité. Il n’hésite
pas à dénoncer la « perfectibilité » comme « la source de tous
les malheurs ». Dans le Discours sur les sciences et les arts, il
dénonce dans l’avancée des sciences et des arts la raison de la
corruption de nos âmes. Les premières unions politiques
« trompeuses » tirent selon lui leur origine de la division
sociale du travail (Du contrat social, 1ère version, I, 2). Il
récuse le progrès et va jusqu’à condamner « toute machine et
tout intervention » susceptibles d’améliorer la productivité du
travail (Fragments politiques, VIII). Pour lui enfin, seuls ces
« petits États » préservés de la marche trop rapide du progrès,
avec un faible degré de division du travail, peuvent connaître
une refonte de l’union politique (Rousseau juge de Jean-
Jacques, 3e dialogue).



À l’opposé est la posture défendue par Marx 19. Selon lui, la
condition à une société d’égaux est le dépassement du principe
même de la division sociale du travail, grâce au
développement maximal, quasi infini, des forces productives.
Il ne peut y avoir de société composée d’hommes libres sans
dépassement de la division sociale du travail : tant que des
individus sont affectés leur vie durant à des tâches
dégradantes, ils ne peuvent devenir libres ni réaliser
pleinement l’idée d’humanité en eux. D’où, chez Marx,
l’importance de l’homme générique, de l’individu capable des
développer en lui les potentialités du genre humain en général.
Mais à l’opposé de Rousseau, il considère que ce sont les
progrès du machinisme industriel qui permettront l’abolition
de la division du travail. La fluidité engendrée par le service
des machines, aux antipodes de l’habileté manuelle cloisonnée
d’antan, permettrait déjà d’abolir « l’ancienne division du
travail ». Il rend possible une toute autre répartition de la
quantité, d’ailleurs réduite, de travail socialement nécessaire,
enfin conforme au principe de l’égalité. Le machinisme
industriel autorise ainsi une authentique émancipation
politique, qui sera l’« œuvre d’hommes librement associés,
agissant consciemment et maîtres de leur propre mouvement
social » (Le Capital, I, 1, 4).

Il reste la troisième posture possible, libérale au moins par
défaut, qui affirme la coexistence possible des liberté et égalité
politiques avec les inégalités économiques afférentes à la
division sociale du travail. C’est la posture que défend Hegel
dans les Principes de la philosophie du droit, en dessinant en
creux l’avènement des classes moyennes et son corollaire, la
disparition du prolétariat. Or, force est de le constater
aujourd’hui, les classes moyennes sont à la peine et pourraient
finir par disparaître à leur tour, une dynamique qui rend



possible la montée des populismes et les tendances illibérales
que nous connaissons.

C’est évidemment sur ce point-clé de la conception
marxienne de l’évolution des sociétés que la pensée
écologique vient porter une contradiction fatale. La
reconnaissance et l’affirmation de la finitude de la planète,
désormais associées à l’idée de limites planétaires, ruinent
l’espoir d’un développement plénier et ultime des forces
productives. Elles y dénoncent au contraire un processus
délétère, ruinant les conditions mêmes d’habitabilité de la
Terre. Elles viennent ainsi contredire la récriture marxiste de
l’histoire du salut, inséparable de la promesse d’une société
sans classes. Et si la perspective d’une société sans classes se
voit barrée, la lecture du devenir des sociétés en termes de
lutte des classes ne peut plus être l’alpha et l’oméga de
l’interprétation des processus historiques passés et en cours.

Compte tenu des contraintes qui pèsent désormais sur la
production de richesses en raison de la donne écologique, nous
sommes reconduits à une posture proche de celle de
Rousseau ; ou, a minima, entre la posture hégélienne et un
seuil relativement plus faible de division sociale du travail.
Non qu’il faille évidemment revenir au modèle du village
suisse de paysans-horlogers ; en revanche, des écarts de
revenus trop marqués interdisent une écologisation de la
société. Il est impossible d’organiser une redescente générale
des niveaux de consommation de ressources si une partie de la
société en est exonérée, en raison de revenus élevés. Sans
resserrement des inégalités, point d’écologisation de la société.
Rappelons que le rapport de l’IPBES 20 et le tout dernier
rapport spécial du Giec sur l’usage des terres (août 2019)
mettent l’un et l’autre en valeur le rôle des peuples premiers.
Une scientifique du climat comme Valérie Masson-Delmotte



affirme qu’il « existe aujourd’hui un mouvement de fond pour
reconnaître que, sur le climat et la biodiversité, il faut hybrider
l’héritage des connaissances traditionnelles avec les
connaissances techniques modernes, ainsi qu’avec la
connaissance des implications du changement climatique
région par région 21 ».

S’ajoutent à ce tableau complexe les incertitudes qui pèsent
sur notre devenir collectif en termes de disponibilité
énergétique, de capacité à nous nourrir, et même concernant la
part de la Terre que nous pourrons encore habiter en fonction
du degré moyen d’élévation de la température que nous
atteindrons et du degré d’effondrement ou de basculement des
écosystèmes que nous subirons ; sans compter les conflits
militaires généralisés, voire nucléaires, que des leaders
politiques plus border line les uns que les autres rendent
possibles, sinon probables. Dans une telle perspective, la
lecture en termes de lutte des classes et de développement
machinique n’est guère optimale. Il convient au contraire de
préserver par anticipation une gamme de savoir-faire
fondamentaux.

Modes de vie, libertés et écologie

Envisageons très concrètement ce qu’il conviendrait de
faire à l’échelle d’un pays comme la France pour se mettre
dans les clous du rapport spécial du Giec d’octobre 2018 sur la
cible des 1,5-2° de réchauffement climatique. Pour ce faire,
considérons l’étude de B&Lévolution, Comment s’aligner sur
une trajectoire compatible avec les 1,5 °C ? 22 Comme en
avertissent les auteurs, ils n’ont pas tenu compte des questions
d’acceptabilité sociale ou de toute autre considération
étrangère à la cible directe à atteindre. À émissions constantes,
avec un accroissement désormais situé entre 2 et 3 ppm par an,



et un niveau proche des 415 ppm, nous sommes à bout
touchant de la barre des 450 ppm et donc d’un monde à 2° de
plus par rapport à la température moyenne sur Terre de la fin
du XIXe siècle. Le pas de temps d’une dizaine d’années (d’ici à
2030) du Giec pour une diminution mondiale des émissions de
moitié constitue une base solide de discussion pour mesurer
l’effort à fournir, la rapidité et la radicalité des changements
impliqués.

Le premier point est qu’un tel changement ne peut être
produit par des techniques seules. Les techniques de
production d’énergie sont lourdes et coûteuses, conçues pour
durer, de vingt-cinq ans pour les ENR à plus d’un siècle pour
un barrage. Et l’on ne saurait en une dizaine d’années
substituer à la moitié des quatre cinquièmes de l’énergie
primaire mondiale issus de sources fossiles, des sources
d’énergie non carbonées. Lorsqu’on passe de l’énergie
primaire à ses usages divers, les possibilités techniques ne
relèvent pas non plus du miracle. On ne saurait en dix ans
isoler efficacement tous les habitats, supprimer toutes les
chaudières au fuel ou au gaz, électrifier le parc automobile
mondial, et réduire de moitié la consommation de tous les
convertisseurs d’énergie. Et quand bien même nous y
parviendrions, nous n’atteindrions pas pour autant une baisse
de moitié de la consommation mondiale d’énergie sans même
comptabiliser les effets rebonds. Les études conduites sur des
écoquartiers français dans le cadre du programme de recherche
sur les modes de vie – Movida – du ministère français de
l’Écologie ont montré que les bilans des écoquartiers de
Grenoble ou d’Auxerre sont loin d’être positifs en raison du
report des gains réalisés avec le chauffage sur d’autres
consommations carbonées.



Cela ne signifie nullement qu’il ne faille pas investir et
changer nos infrastructures ou isoler les habitats, mais
simplement que nous sommes sur des pas de temps supérieurs
et que ces changements, pour être efficaces, devraient être
accompagnés de mesures de lutte contre les effets rebonds. À
cet égard, l’idée d’une carte carbone à puces permettant de
limiter les consommations individuelles directes et indirectes
carbonées constitue une solution intéressante 23. Il convient
donc de ne pas jouer exclusivement sur les techniques, mais
également sur les comportements.

Considérons la récente baisse des émissions carbonées
européennes de 2,5 % en 2018, après une hausse en 2017 de
1,8 % (Eurostat) : elle est due en partie au recul en Europe du
charbon et du gaz. En partie seulement, car jouent dans ces
chiffres des facteurs conjoncturels comme la météo en hiver.
Notons encore que ces chiffres ne concernent que les
consommations directes d’énergie sur un territoire. Or, un tiers
des émissions suscitées par un Français proviennent en
moyenne des achats de biens produits à l’étranger, et plus
encore pour un Suisse ou un Scandinave.

Et nous ne sommes pas, de loin, confrontés au seul climat,
mais à l’effondrement du vivant et aux autres limites
planétaires. Dans la destruction du vivant et l’augmentation du
taux d’érosion des espèces, sont en cause des facteurs comme
la destruction des habitats et l’artificialisation des surfaces, la
fragmentation des territoires ou l’agriculture conventionnelle.
En réalité, pour faire front à la dynamique en cours de
destruction de l’habitabilité de la Terre, il conviendrait
d’organiser une redescente rapide de nos flux de matière et
d’énergie, de notre emprise sur les territoires et de notre
démographie, mesurable en termes d’empreinte écologique et
de limites planétaires 24.



Il apparaît très clairement que cette redescente, dans le
temps et absolument, ne saurait être la conséquence des seuls
changements technologiques. L’étude de B&Lévolution
intègre bien sûr une accélération du taux de rénovation annuel
des logements, le renouvellement des équipements de
chauffage, mais comporte aussi des mesures comme : la
« mise en place d’un couvre-feu thermique, coupure des
chauffages non décarbonés entre 22h et 6h pour atteindre une
température moyenne de 17 °C dans les logements » ; pour les
avions, « suppression des lignes internes disposant d’une
alternative par la route ou le fer en moins de 4h dès 2022 » ;
« interdiction de commercialiser un véhicule dont la
consommation est supérieure à 4 l/100 km en 2020, 3 l/100 km
en 2023 et 2 l/100 km en 2027 » ; « toute parcelle de jardin
doit devenir productive » ; « tout territoire doit tendre vers une
autonomie alimentaire et en matériaux de construction » ;
« interdiction progressive des produits transformés
substituables » ; « instauration de quotas pour la
consommation de produits importés. En particulier café,
chocolat, fruits exotiques » ; « aucune nouvelle artificialisation
des sols du territoire dès 2019 » ; « obligation de justifier de
l’intérêt d’un déplacement professionnel ».

On le voit, ces mesures portent sur des comportements ou
des associations comportements-techniques. La contradiction
est alors frontale entre, d’un côté, la vision libérale laissant à la
liberté négative 25, et donc à l’arbitraire individuel, le choix des
modes de vie et de leurs substrats en termes de flux de
matières et d’énergie, et de l’autre, le basculement du choix
des modes de vie vers la liberté positive, à savoir leur
détermination collective et démocratique au sein d’une société
écologisée. Il n’y a rien d’autoritaire, ni d’arbitraire en la
matière. Est bien plutôt totalement arbitraire d’autoriser des



modes de vie dont l’accumulation ruine l’habitabilité de la
planète. On passe d’un type de liberté à un autre, de la liberté
négative à la liberté positive, avec une réduction du pouvoir
individuel arbitraire de nuire. En revanche, soulignons-le, ce
passage d’une modalité de liberté à une autre n’affecte que les
flux matériels que nous suscitons par nos consommations, et
non les libertés fondamentales de penser, croire ou s’associer.
Il serait dans ces conditions absurde de parler d’autoritarisme
et plus encore de fascisme.

Une étude récente articule les performances d’une centaine
de pays sur le plan des limites planétaires, pour parties et
associées à l’empreinte écologique, avec leur capacité à
satisfaire les besoins sociaux 26. Concernant ces derniers, c’est
une nomenclature classique qui a été retenue, avec une mesure
du bien-être trop étroitement dépendante des standards
occidentaux. Il aurait mieux valu retenir une matrice plus
fondamentale et universelle comme les neuf besoins
fondamentaux selon Max Neef (subsistance, protection,
affection, compréhension, participation, loisir, création,
identité et liberté 27). Quoi qu’il en soit, il en ressort qu’il serait
tout à fait possible de satisfaire les besoins de 8 milliards
d’êtres humains sans exploser les limites planétaires pour
autant qu’on accepte de tourner le dos aux standards
occidentaux d’hyperconsommation. Le Sri Lanka parvient
pratiquement à pleinement satisfaire l’accès de sa population à
l’énergie, mais aussi à satisfaire les besoins en termes
d’emploi, d’éducation et de santé, et ce en se situant très loin
du seuil des limites planétaires, alors que les États-Unis ne
parviennent pas à satisfaire leurs besoins sociaux tout en
excédant largement et dangereusement ces mêmes limites.

Démocratie écologique



Le propre d’une démocratie écologique est de mettre à
profit pleinement les trois modalités par lesquelles les citoyens
influencent la décision publique : les modalités représentative,
participative et délibérative, et directe, l’intensité des
instruments utilisés étant au prorata des exigences écologiques
en matière de changements des modes de vie. L’écologisation
de la société impose par ailleurs de faire percoler dans la
société des contenus de savoir scientifique, et par là-même des
enjeux de long terme. En effet, les caractéristiques des enjeux
écologiques n’accèdent que fort peu à nos sens et comportent
des dimensions temporelles que seuls des savoirs formels et
abstraits peuvent éclairer. C’est là ce qui sépare les enjeux
écologiques des enjeux classiques. Même si je ne comprends
pas les tenants et aboutissants d’une politique économique, je
finirai par en ressentir les effets positifs ou négatifs, pour moi-
même et le plus grand nombre. En revanche, en
environnement, je peux adopter une conduite dont les effets
négatifs ne se feront sentir qu’après des décennies, sans que
j’aie pu avoir la moindre idée des effets ultérieurement
délétères de mes choix, me concernant tout autant qu’autrui. Je
ne suis pas alors le juge ultime de mes choix.

À ces considérations s’ajoute qu’une forme démocratique
ne se réduit pas à une alchimie originale d’instruments divers.
Elle est tout autant tributaire d’un imaginaire et même d’une
ontologie. Il est en effet impossible de concevoir les
démocraties représentatives modernes sans les replacer dans
une généalogie au temps long. Elles sont inséparables de la
philosophie du contrat qui renvoie elle-même à la modernité,
ou au naturalisme, au sens que lui donne Philippe Descola,
celui d’une ontologie séparant l’humanité des autres vivants 28.
Les démocraties modernes sont le fruit du paradigme qui
s’impose au tournant des XVIe et XVIIe siècles, à la faveur de



l’avènement de la science moderne. La nature est considérée
comme un agrégat de particules mécaniques, extérieures les
uns aux autres, et dépourvue de toute espèce d’intériorité. Les
animaux apparaissent comme des machines et l’humanité,
dans un premier temps, est appréhendée comme étrangère à la
nature ainsi comprise. Étrangeté qui recouvrait une
interprétation particulière du livre de la Genèse qui ne retient
que Gn 1, 26-28, attribuant aux seuls êtres humains d’avoir été
créés à l’image et à la ressemblance de Dieu. Ainsi le progrès
ne pouvait-il être conçu que comme un arrachement à la
nature, comme le fruit d’une domination technique et
productive de la nature, au cœur de la philosophie du contrat,
conçue comme la fin de l’activité individuelle et sociale.

À cet arrachement à la nature s’oppose désormais un
mouvement profond de réinscription de l’humanité au sein de
la nature, qui a commencé avec la révolution darwinienne. Elle
a la première jeté un coin dans la construction moderne d’une
humanité étrangère à la nature. Elle a replacé l’humanité au
cœur de l’odyssée des espèces, sous pression de la sélection
naturelle. Depuis la seconde moitié du XXe siècle, l’éthologie
ne cesse en effet de nous démontrer que les différences qui
nous séparent des autres animaux sont de degré, et nullement
de nature. Plus récemment, la biologie végétale nous a montré
que les végétaux constituaient des êtres non moins complexes
que les animaux et leurs organes, exerçant des fonctions
analogues.

En réalité, il n’y a pas de vie sans communication ni
intelligence adaptative, laquelle évidemment ne s’exprime pas
de la même manière chez des végétaux, des animaux et des
humains. 29 En revanche, l’unité et la solidarité du vivant sont
indéniables. Nous sommes des êtres vivants qui ne pourrions
vivre sans d’autres vivants. Et sur ce point, l’opposition entre



les deux logiques ou paradigmes ne souffre pas de
conciliation. Cette affirmation renouvelée de l’unité du vivant
s’exprime désormais sans cesse plus fort. La manifestent
l’affirmation de par le monde des droits de la nature, le
développement de la sensibilité animale, la redécouverte
sensible des végétaux et au premier chef des arbres, des
pratiques comme la sylvothérapie, la permaculture et
l’agroécologie, un courant comme l’écopsychologie, mais
aussi la réaffirmation de spiritualités tournées vers la nature
comme le chamanisme, ou encore l’encyclique papale Laudato
si’. Ce large mouvement de retour à la nature me semble
nourrir un nouvel imaginaire et le terreau porteur de nouvelles
formes démocratiques, non plus tendues vers une domination
aussi illusoire que destructrice de la nature, mais vers la
recherche de relations plus équilibrées et entre êtres humains,
et entre êtres humains et non humains.

Quoi qu’il en soit, réaffirmons-le, il n’est pas de société
écologisée, ni de survie possible, sans une forme de
renoncement à notre souveraineté économique.

*

Consubstantielle au jeu de l’alternance démocratique, la
partition droite/gauche a permis de structurer sous la forme
d’une polarité les orientations politiques au sein des
démocraties. Même s’il est possible de répartir et construire
nos choix d’une façon moins sommaire que sous la forme de
l’opposition majorité/minorité, cette opposition n’en est pas
moins utile. Elle est toutefois entrée en crise et il convient de
la reconstruire. Traditionnellement, cette partition renvoie à
deux oppositions. La première concerne les conditions
optimales, si ce n’est maximales, de production de la richesse.
La gauche opposait la rationalisation de la production à la
libération droitière de l’initiative privée et individuelle. La



seconde opposition concernait les critères les plus justes de
distribution de la richesse produite. Selon la gauche, il
convenait d’adopter le critère de l’égalité, alors que la droite
lui opposait l’équité et la proportionnalité.

Dans la situation tragique où nous nous trouvons, ces deux
oppositions deviennent caduques. Notre problème n’est plus
de maximiser la production de richesses matérielles, mais au
contraire de la diminuer très fortement – tout du moins dans
les anciens pays industriels, et plus largement pour la part des
populations mondiales qui connaissent un standard occidental.
Pour les autres, le problème est d’accéder à la satisfaction des
besoins sociaux sans pour autant dériver vers un mode de vie
occidental, lequel reste toutefois quasi universel. La seconde
opposition n’est plus guère d’actualité non plus, en ce sens
qu’il ne saurait y avoir d’écologisation de la société sans une
réduction forte des inégalités sociales, lesquelles sont ipso
facto des inégalités en termes d’accès aux ressources
naturelles.

Nous tenons alors la base commune à une nouvelle
opposition droite/gauche, à une nouvelle structuration du
débat. Et le moins que l’on puisse dire est que nous en sommes
loin, dans l’état actuel. Pour l’heure, l’opposition en vigueur
est plutôt celle qui oppose les terriens aux destructeurs, selon
la formulation de Delphine Batho 30. Mais elle n’aura qu’un
temps. Soit nous nous effondrons violemment, et les tenants
des gauches et droites traditionnelles apparaîtront comme le
rappel d’un passé révolu, soit nous parvenons cahin-caha à
faire évoluer notre cadre socio-économique et ils seront voués
au même sort. Sur ce fonds commun, il n’est pas impossible
d’imaginer des critères à venir de différenciation. Le
positionnement du curseur en matière d’intervention sur le
corps humain pourrait fournir un critère. Les fondamentaux de



l’écologie et une posture morale et spirituelle afférente en sont
un autre. J’imagine qu’au fur et à mesure de l’acceptation de la
nouvelle donne écologique, d’autres raisons de distinction et
d’opposition apparaîtront. L’écoféminisme fait au reste partie
intégrante de cette base commune. Comme l’a en son temps
montré, l’une des premières, Françoise d’Eaubonne, la refonte
de nos relations à la nature est inséparable d’un rééquilibrage
fondamental entre les sexes et d’un enterrement définitif du
patriarcat 31.



Conclusion
La souveraineté est multiple. Elle se partage

entre souveraineté implicite (les représentations fortement
partagées au sein d’une société), souveraineté explicite
positive (politique ou autre : économique, religieuse…), et
souveraineté explicite négative (tout dispositif tendant à
limiter le pouvoir). Un marché globalisé, réduisant à une peau
de chagrin les capacités d’action du pouvoir proprement
politique, territorialement circonscrit, ouvre en revanche une
autre souveraineté : un pouvoir d’influence indirect, mais
immense, abandonné à un petit nombre de décideurs
économiques mondiaux, structurellement indifférent à l’intérêt
général, à commencer par celui consistant à préserver
l’habitabilité de la planète. Or, le pouvoir politique est le seul à
nous conférer, de façon collective et concertée, les moyens
d’agir sur notre destin, consciemment et volontairement. La
souveraineté politique nous fait donc, à ce moment de notre
histoire, cruellement défaut. Ce qu’il en reste est très souvent
entre des mains criminelles eu égard à la gravité de l’enjeu.
Quant à la souveraineté explicite négative, il nous faut trouver
les moyens de l’exercer, ce qui est rendu difficile par la
structure mondialisée des forces économiques financiarisées et
par leur travail de sape sociétal.

En replaçant les progrès techniques dans leur histoire
longue, nous avons constaté qu’ils ne produisent pas
systématiquement d’amélioration générale de la condition
humaine. Le plus souvent, les progrès sur un plan
s’accompagnent de régrès sur un autre. Il n’en va pas
différemment aujourd’hui. La généralisation des algorithmes,
en réduisant drastiquement les occasions où nous exerçons
notre intelligence, pourrait même nous faire déchoir d’une



autre forme de souveraineté : celle, anthropologique, que nous
exerçons sur nous-mêmes et notre milieu au quotidien, via
notre intelligence. Nous pourrions connaître à nouveau une
forme de catastrophe analogue à celle que nous avons connue
avec l’invention de l’agriculture et celle de la forme
tyrannique des États : une réduction pour le plus grand nombre
de l’éventail des expériences possibles et des relations au
monde.

Revisiter notre passé, alors même que nous vouons un culte
indifférencié à la technologie, nous a ainsi semblé opportun.
Ce que nous avons vécu dans les pays dits avancés durant les
Trente Glorieuses, et sans considération de leurs conséquences
à plus long terme, apparaît alors comme une parenthèse : des
progrès qui débouchaient sur une amélioration diffuse du bien-
être, et des États parvenant à contenir les rivalités internes à la
société, et donc à réduire la pauvreté, tout en s’appuyant sur
une souveraineté implicite puissante, associée à l’héritage des
Lumières et réaffirmée par le Conseil national de la
Résistance. Telle n’est plus la situation qui nous échoit. Il
convient d’en prendre une conscience aigüe, afin de ne plus
attendre aveuglément de nos techniques ce qu’elles nous ont
dans le passé procuré.

Il nous fallait donc revenir sur la question des relations
entre États et marché à la faveur du rappel des analyses
opposées de Marx et Hegel. Nous avons constaté que l’histoire
et ses rebonds donnent au long cours raison à Hegel, contre
Marx et les néolibéraux. Il nous faut reconstruire le pouvoir
des États pour nous redonner les moyens d’influer sur notre
destin, mais en tirant toutes les leçons du passé afin de susciter
un empowerment général et démocratique, soucieux des
échelles diverses de décision. Nous ne pourrons y parvenir
sans accepter de déchoir de notre souveraineté économique. La



multiplication de la richesse matérielle, comme une trop
grande intensification de la division sociale du travail, ruinent
en effet les conditions mêmes d’habitabilité de notre Terre.
Puissions-nous l’entendre avant que l’avenir même de
l’humanité ne soit par trop compromis, et ce pour un temps
indéfini.



Du même auteur
Une nouvelle Terre, Desclée de Brouwer, 2018.

Inventer la démocratie du XXIe siècle. L’Assemblée citoyenne du futur, Les Liens
qui libèrent/FNH, 2017, avec F. Augagneur, L. Blondiaux, M.-A. Cohendet, J.-
M. Fourniau, B. François et M. Prieur.

Écologie intégrale. Pour une société permacirculaire, Puf, 2017, avec
Ch. Arnsperger.

Petit Traité politique à l’usage des générations écologiques, Uppr, 2018, avec
Alain Papaux.

Le Choix du pire. De la planète aux urnes, Puf, 2017, avec Corinne Lepage.

Les Scénarios de la durabilité, Bookboon.com, 2015-2018, avec G. Salerno et la
participation de R. Ferrari et S. Swaton.

Dictionnaire de la pensée écologique, Puf, 2015, avec A. Papaux (dir.).

La Pensée écologique. Une anthologie, Puf, 2014, avec A. Fragnière et la
participation de J. Grinevald.

Helvétiser la France, Éditions de l’Aire, 2014, entretien avec Philippe
Dumartheray.

Quand l’écologie politique s’affiche. Quarante ans de militantisme graphique,
Plume de carotte, 2014.

Pour une VIe République écologique, Odile Jacob, 2011, avec J. Bétaille,
L. Blondiaux, M.-A. Cohendet, B. François, J.-M. Fourniau, Ph. Marzolf, et
Y. Sintomer.

Vers une démocratie écologique. Le citoyen, le savant et le politique, Seuil, 2010,
avec Kerry Whiteside.

Le Développement durable, maintenant ou jamais, Gallimard, 2006, avec G.-
L. Rayssac.

Entreprises et Environnement. En finir avec les discours, Village mondial, 2006,
avec A. Grandjean et Th. Libaert.

Conférences de citoyens, mode d’emploi, Descartes et Cie/Charles Léopold Mayer,
2005, avec Daniel Boy.

Le Nouvel Âge de l’écologie, Descartes et Cie, 2003.

Quel avenir pour le développement durable ?, Le Pommier, 2002.

Pour que la Terre reste humaine, Seuil, 1999, avec R. Barbault et N. Hulot,
entretien avec J.-L. Schlegel.

Parer aux risques de demain. Le principe de précaution, Seuil, 2001, avec J.-
L. Schlegel.



Planète sous contrôle, Textuel, 1998, entretien avec Ph. Petit.

Nature et Technique. Essai sur l’idée de progrès, Hatier, 1997.

L’Homme-artifice. Le sens de la technique, Gallimard, 1996.

Les Scénarios de l’écologie, Hachette, 1996.

Transcendance et Discours, Le Cerf, 1985.



TABLE DES MATIÈRES
Introduction

Chapitre 1 - Menaces sur la souveraineté politique

Qu’est-ce que la souveraineté ?

Des sociétés traditionnelles à double souveraineté à la souveraineté unique
de l’État moderne

Avènement d’un nouveau système à double souveraineté marché-États

Quelques pièces maîtresses du dispositif néolibéral

Chapitre 2 - Menaces sur notre souveraineté anthropologique

Premiers décrochages de l’homme et du milieu

Pas de progrès sans régrès

Progrès techniques et exosomatisation

Ultime emballement ou fin de la logique d’empowerment ?

Chapitre 3 - Menace écologique versus souveraineté économique

Populisme et démocratie

Hegel, Marx, l’État et nous

Démocratie, principe de l’égalité politique, division sociale du travail
et inégalités

Modes de vie, libertés et écologie

Démocratie écologique

Conclusion

Du même auteur



www.puf.com

   

http://www.puf.com/
http://www.puf.com/
https://fr-fr.facebook.com/editionspuf/
https://twitter.com/editions_puf
https://www.instagram.com/editionspuf/
https://fr.linkedin.com/company/presses-universitaires-de-france


1. C. Lepage et D. Bourg, Le Choix du pire. De la planète aux urnes, Paris, Puf,
2017, p. 4.

2. Je m’appuie grandement ici sur la tribune intitulée « Droit de
l’environnement en France, une régression généralisée », signée par d’éminents
juristes de l’environnement, notamment Michel Prieur, Corinne Lepage,
Christian Huglo, Philippe Billet, Jean Untermaier et Jérôme Fromageau, et
publiée le 26 juin 2019 par Le Monde.

3. Il semble que l’on s’oriente vers la logique décrite par Loïc Wacquant dans
Les Prisons de la misère (Paris, Raisons d’agir Éditions, 2015) : l’inaction
étatique à l’amont signe la fin de l’État-providence et conduit à un hyper-
activisme répressif et pénal à l’aval.



1. P. Clastres, La Société contre l’État, Paris, Minuit, 1974.

2. J. C. Scott, Zomia, ou l’art de ne pas être gouverné, Paris, Seuil, 2013
(2009).

3. J. C. Scott, Homo domesticus. Une histoire profonde des premiers États,
Paris, La Découverte, 2019 (2017).

4. Pablo Servigne et Gauthier Chapelle, L’Entraide. L’autre loi de la jungle,
Paris, Les Liens qui libèrent, 2017.

5. Karl Polanyi, La Grande Transformation. Aux origines politiques et
économiques de notre temps, Paris, Gallimard, 1983 (1944).

6. Sur le plan de l’histoire des idées, aucune continuité doctrinale ne se
dissimule derrière ce mot. Comme l’a montré Serge Audier avec son étude de
la Société du Mont Pèlerin, il n’y a pas sur le plan conceptuel un mais des
néolibéralismes. Non seulement l’ordo-libéralisme des Allemands Röpke et
Rüstow diffère fondamentalement du néolibéralisme de Hayek ou Friedman,
mais les néolibéralismes de Hayek et de Friedman sont eux-mêmes
notablement différents. Voir Serge Audier, Néo-libéralisme (s). Une
archéologie intellectuelle, Paris, Grasset, 2012.

7. Voir la comparaison très suggestive de Stéphane Foucart entre économie
mainstream et religion romaine : Des marchés et des dieux. Quand l’économie
devient religion, Paris, Grasset, 2018.

8. Voir Nicolas Bouleau, Le Mensonge de la finance. Les mathématiques, le
signal-prix et la planète, Paris, L’Atelier, 2018.

9. J. Chapoutot, La Loi du sang. Penser et agir en nazi, Paris, Gallimard, 2014.

10. T. Snyder, Terre noire. L’Holocauste, et pourquoi il peut se répéter, Paris,
Gallimard, 2016 (2015), p. 125 et s.

11. À paraître début 2020 aux Éditions Gallimard.

12. Gaël Giraud, L’Illusion financière, Paris, L’Atelier, 2014, p. 149 et s. Pour
d’autres mensonges et contre-vérités sciemment produites par les néolibéraux,
pour ne pas parler d’authentique bêtisier, voir par exemple T. Snyder, Terre
noire…, op. cit., p. 483 et s. : ce n’est évidemment pas l’État-providence qui a
accouché des circonstances favorables à l’émergence et à l’affirmation du
nazisme, mais au contraire l’appauvrissement des masses ; comme aujourd’hui,
la rigueur et les ravages de la néolibéralisation font émerger partout le
populisme.

13. Voir l’entretien de D. Bourg avec Corinne Lepage, « Glyphosate, sciences
et droit », sur le site de la revue en ligne lapenseeecologique.com

14. Antoine Jaquier, Simili Love, Vauvert, Au Diable vauvert, 2019.

15. Lucas Chancel, Insoutenables Inégalités, Les Petits Matins, 2017.



16. Je me permets de renvoyer à D. Bourg, Une nouvelle Terre, Paris, Desclée
de Brouwer, 2018, p. 161 et s.

17. J. Cagé, Le Prix de la démocratie, Paris, Fayard, 2018, notamment p. 249 et
s., livre sur lequel je m’appuie ici.

18. Ibid., p. 261.

19. Ibid., p. 265-266.

20. Alain Damasio, Les Furtifs, Clamart, La Volte, 2019, notamment le
chapitre 2 « Proferrance », p. 35 et s.

21. Dans un esprit diamétralement opposé, voir Sophie Swaton, Pour un revenu
de transition écologique, Paris, Puf, 2018, et Le Revenu de transition
écologique, mode d’emploi, postface de Damien Carême, Paris, Puf, à paraître
en janvier 2020.

22. P.-N. Giraud, L’Homme inutile. Du bon usage de l’économie, Paris, Odile
Jacob, 2015, tout particulièrement, p. 217-260.

23. X. Ricard Lanata, La Tropicalisation du monde, préface de Gaël Giraud,
Paris, Puf, 2019.

24. Elinor Ostrom, La Gouvernance des biens communs. Pour une nouvelle
approche des ressources naturelles, Bruxelles, De Boeck, 2010.

25. Pierre Dardot et Christian Laval, Commun. Essai sur la révolution au
XXIe siècle, Paris, La Découverte, 2014.



1. Pour les origines religieuses, voir D. Bourg, « Les origines religieuses de
l’idée de progrès », in Jean-Michel Besnier et D. Bourg (dir.), Peut-on encore
croire au Progrès ?, Paris, Puf, 2000, et D. Bourg, Nature et Technique, Paris,
Hachette, 1997. Voir encore Marc Fumaroli, La Querelle des Anciens et des
Modernes, Paris, Gallimard, 2001. Le pélagianisme est la doctrine du moine
Pélage, contemporain et contradicteur d’Augustin, qui pensait que nous
pouvions atteindre une forme de perfection morale sans recours à la grâce
divine ; il renaît avec Joachim de Flore et aura nourri toute la tradition
progressiste occidentale, de Bacon à Marx : voir Henri de Lubac, La Postérité
spirituelle de Joachim de Flore. I. De Joachim à Schelling, Paris, Lethielleux et
Namur, Éditions Culture et Vérité, 1979, et La Postérité spirituelle de Joachim
de Flore. II. De Saint-Simon à nos jours, Paris, Lethielleux, 1981. Voir enfin
Edgar Quinet, Le Christianisme et la Révolution française, Paris, Fayard, 1984
(1845).

2. H. Jonas, Le Principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation
technologique, Paris, Le Cerf, 1990 (1979).

3. M. Sahlins, Âge de pierre, âge d’abondance, Paris, Gallimard, 1976 (1972).

4. P. Clastres, La Société contre l’État, op. cit.

5. Voir par exemple pour Tim Ingold, Marcher avec les dragons, Bruxelles,
Zones sensibles, 2013.

6. Ph., Descola, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard, 2005.

7. E. Kohn, Comment pensent les forêts, Bruxelles, Zones sensibles, 2017
(2013).

8. Voir par exemple Jacques Cauvin, Naissance des divinités, naissance de
l’agriculture. La révolution des symboles au Néolithique, Paris, CNRS
Éditions, 1994.

9. Ibid., p. 36.

10. Voir D. Bourg, L’Homme-artifice. Le sens de la technique, Paris, Gallimard,
1996.

11. David Graeber, David Wengrow, « Comment changer le cours de l’histoire
(ou au moins du passé), Revue du Crieur, La Découverte, 2018/3, no 11, p. 4-
29, article sur lequel je m’appuie ici.

12. Ibid., p. 106 : « la révolution néolithique a entraîné un appauvrissement de
la sensibilité et du savoir pratique de notre espèce face au monde naturel, un
appauvrissement de son régime alimentaire, une contraction de son espace vital
et aussi, sans doute, de la richesse de son existence rituelle. »

13. David Abram, Comment la terre s’est tue. Pour une écologie des sens,
Paris, La Découverte, 2013 (1997).

14. Voir Kyle Harper, Comment Rome s’est effondrée. Le climat, les maladies
et la chute de Rome, Paris, La Découverte, 2019 (2017).



15. Je renvoie le lecteur à Kenneth Pomeranz, Une grande divergence. La
Chine, l’Europe et la construction de l’économie mondiale, Paris, Albin
Michel, 2010 (2002) ; la thèse de l’auteur est qu’on ne peut expliquer le
décollage de l’Angleterre industrielle avec des critères inspirés de l’économie
néoclassique, auquel cas c’est la Chine qui aurait dû s’industrialiser en premier.
Ce sont le colonialisme avec la possession de champs de coton au sud des
futurs États-Unis d’un côté, et les pompes à exhaustion à vapeur, automatisant
l’extraction d’eau des mines anglaises, de l’autre, qui ont fait sauter deux
verrous écologiques, ouvrant le chemin de la civilisation industrielle.

16. Voir Paul Bairoch, Victoires et Déboires. Histoire économique et sociale du
monde du XVIe siècle à nos jours, Paris, Gallimard, 1997, vol. 2.

17. Pour un état des lieux des inégalités en 2018, voir D. Bourg et Gabriel
Salerno, Scénarios de la durabilité, Bookboon.com, éditeur en ligne, 2018,
p. 15-17.

18. François Jarrige, Technocritiques. Du refus des machines à la contestation
des technosciences, Paris, La Découverte, 2014, et F. Jarrige et Thomas Le
Roux, La Contamination du monde. Une histoire des pollutions à l’âge
industriel, Paris, Seuil, 2017 ; voir aussi Céline Pessis, Sezin Topçu et
Christophe Bonneuil, Une autre histoire des Trente Glorieuses, Paris, La
Découverte, 2015.

19. Je renvoie ici à D. Bourg, Une nouvelle Terre, op. cit., p. 31-43.

20. Voir Gilbert Simondon, Du mode d’existence des objets techniques, Paris,
Aubier, 1989 (1958).

21. Voir Johan Rockström et al., 2009, « A Safe Operating Space for
Humanity », Nature, 24 septembre 2009, vol. 461, no 7263, p. 472-475 ; puis
mise à jour par Will Steffen et al., 2015, « Planetary Boundaries : Guiding
Human Development on a Changing Planet », Science, 15 janvier 2015,
p. 1259855. Voir aussi D. Bourg, « La démocratie représentative au défi des
limites planétaires », La Pensée écologique, 2019/1 no 3, cairn.info, p. 8-18.

22. https:/theshiftproject.org/article/pour-une-sobriete-numerique-rapport-shift/

23. Voir Ugo Bardi, Le Grand Pillage. Comment nous épuisons les ressources
de la planète, Paris, Les Petits Matins, 2015, et Guillaume Pitron, La Guerre
des métaux rares, Paris, Les Liens qui libèrent, 2018.

24. UNEP, Global Material Flows and Resource Productivity, 2016, disponible
en ligne.

25. Alan Weisman, Homo disparitus, Paris, Flammarion, 2007.

26. Voir D. Bourg, Une nouvelle Terre, op. cit., p. 130 et s.

27. Voir Bryan Ward-Perkins, The Fall of Rome and the End of Civilization,
Oxford, Oxford University Press, 2005.

28. Attention, elles ont toutefois leur revers : Céline Pessis, Sezin Topçu et
Christophe Bonneuil, Une autre histoire des Trente Glorieuses, op cit.

29. S. Swaton, Pour un revenu de transition écologique, op. cit., p. 182.



30. P.-N. Giraud, L’Homme inutile, op. cit.



1. Je l’ai largement montré ailleurs et la littérature en la matière est
surabondante.

2. G. Frege, Écrits logiques et philosophiques, Paris, Seuil, 1971 (1879-1925).

3. Voir Cl. Lefort, L’Invention démocratique, Paris, Fayard, 1981.

4. Pour le rôle de l’État selon Hegel, voir G. W. F. Hegel, Principes de la
philosophie du droit, Paris, Gallimard-Idées, 1974 (1820), et Éric Weil, Hegel
et l’État. Paris, Vrin, 2002 (1950), essai sur lequel je m’appuie largement ici ;
pour Marx, les références sont plus diffuses et renvoient principalement à
Kostas Papaioannou, Marx et les Marxistes, Paris, Flammarion, 1972 ;
Bertrand Badie et Pierre Birnbaum, Sociologie de l’État, Paris, Pluriel, 1983
(1979) ; et Blandine Barret-Kriegel, L’État et les Esclaves, Paris, Calmann-
Lévy, 1979.

5. Toutes les références entre parenthèses renvoient aux Principes de la
philosophie du droit, Paris, Gallimard, 1940.

6. É. Weil, Hegel et l’État., op. cit., p. 96.

7. Cl. Lefort, L’Invention démocratique, op. cit., p. 93.

8. Ibid., p. 92.

9. Michael Walzer, Sphères de justice. Une défense du pluralisme et de
l’égalité, Paris, Seuil, 1997 (1983).

10. D. Bourg, Pour une nouvelle Terre, op. cit., p. 161 et s.

11. Voir Jean-Pierre Dupuy, La guerre qui ne peut avoir lieu, Paris, Desclée de
Brouwer, 2019.

12. Alexandre Zinoviev, Homo sovieticus, Paris, Julliard/L’Âge d’homme,
1981.

13. Je fais allusion ici à des dossiers climato-sceptiques publiés par les
hebdomadaires Le Point et Valeurs actuelles à l’été 2019.

14. Pour les lecteurs qui n’ont qu’une vague idée de ce que fut le communisme,
je renvoie à Nicolas Werth, L’Ivrogne et la Marchande de fleurs. Autopsie d’un
meurtre de masse, Paris, Tallandier, 2009, sur la Grande Terreur stalinienne ; à
Stéphane Courtois, Nicolas Werth et alii, Le Livre noir du communisme, Paris,
Robert Laffont, 1997 ; et à Svetlana Aleksievitch, La Fin de l’homme rouge, ou
le temps du désenchantement, Arles, Actes Sud, 2013, qui décrit aussi le type
humain soviétique.

15. Voir la biographie de Jung Chan et Jon Halliday, Mao : l’histoire inconnue,
Paris, Gallimard, 2006.

16. Françoise Thom, Comprendre le poutinisme, Paris, Desclée, de Brouwer,
2018, et Timothy Snyder, The Road to Unfreedom. Russia, Europa, America,
Londres, Bodley Head, 2018.



17. Voir Serge Audier, L’Âge productiviste. Hégémonie prométhéenne, brèches
et alternatives écologiques, Paris, La Découverte, 2019, p. 147 et s. Pour la
fameuse rupture métabolique, voir de K. Marx le Livre 1 du Capital, chap. 15,
section IV, et plus généralement les analyses de John Bellamy Foster, Marx’s
Ecology. Materialism and Nature, Montly Review Press, 2000.

18. Voir Safa Motesharrei, Jorge Rivas et Eugenia Kalnay, « Human and Nature
Dynamics (HANDY) : Modeling Inequality and Use of Resources in the
Collapse or Sustainability of Societies », Ecological Economics, mai 2014 ; et
D. Bourg, « Environnement et justice sociale », in Patrick Savidan (dir.),
Dictionnaire des inégalités et de la justice sociale, Paris, Puf, 2018, p. 500-508.

19. Voir D. Bourg, « Technique », in Ph. Raynaud et S. Rials (dir.) Dictionnaire
de philosophie politique, Paris, Puf, 1996, p. 665-668.

20. Sandra Diaz et alii, « Summary for Policymakers of the Global Assessment
report on Biodiversity and Ecosystem Services of Intergovernmental Science-
Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services », 6 mai 2019.

21. Citée dans Pierre Le Hir, « Un rapport spécial du Giec : l’humanité épuise
les terres », lemonde.fr, 8 août 2019 ; IPCC, Special Report on Climate Change
and Land, août 2019.

22. http://www.bl-evolution.com/Docs/181208_BLevolution_Etude-
Trajectoire-rapport-special-GIEC-V1.pdf

23. Voir la thèse de Mathilde Szuba, Gouverner dans un monde fini. Des limites
globales au rationnement individuel, sociologie environnementale du projet
britannique de politique de Carte carbone (1996-2010), Université de Paris I,
2014.

24. Voir D. Bourg, « La démocratie représentative au défi des limites
planétaires », lapenseeecologique.com, et D. Bourg et Christian Arnsperger,
Écologie intégrale. Pour une société permacirculaire, Paris, Puf, 2017.

25. Pour un développement quant aux sens du mot liberté, voir D. Bourg, Pour
une nouvelle Terre, op. cit., p. 174 et s.

26. Daniel W. O’Neill et alii, « A Good Life for All Within Planetary
Boundaries », Nature Sustainability, vol. 1, february 2018, p. 88-95 ; l’étude se
fonde sur un mixte empreinte écologique et limites planétaires.

27. Manfred A. Max-Neef, Human Scale Development Conception. Application
and Further Reflections, New York and London, The Apex Press.

28. Ph. Descola, Par-delà nature et culture, op. cit.

29. Pour un premier développement, voir D. Bourg,
http://lapenseeecologique.com/entretien-avec-edward-farmer/

30. D. Batho, Écologie intégrale. Le Manifeste, Paris, Le Rocher, 2019.

31. F. d’Eaubonne, Le Féminisme ou la mort, Paris, Pierre Horay, 1974, p. 213-
252.

http://www.bl-evolution.com/Docs/181208_BLevolution_Etude-Trajectoire-rapport-special-GIEC-V1.pdf
http://lapenseeecologique.com/entretien-avec-edward-farmer/

	Titre
	Copyright
	Introduction
	Chapitre 1 - Menaces sur la souveraineté politique
	Qu'est-ce que la souveraineté ?
	Des sociétés traditionnelles à double souveraineté à la souveraineté unique de l'État moderne
	Avènement d'un nouveau système à double souveraineté marché-États
	Quelques pièces maîtresses du dispositif néolibéral

	Chapitre 2 - Menaces sur notre souveraineté anthropologique
	Premiers décrochages de l'homme et du milieu
	Pas de progrès sans régrès
	Progrès techniques et exosomatisation
	Ultime emballement ou fin de la logique d'empowerment ?

	Chapitre 3 - Menace écologique versus souveraineté économique
	Populisme et démocratie
	Hegel, Marx, l'État et nous
	Démocratie, principe de l'égalité politique, division sociale du travail et inégalités
	Modes de vie, libertés et écologie
	Démocratie écologique

	Conclusion
	Du même auteur
	Table des matières

